
ת: כתב עת לפילוסופיה יהודית וקבלה 83 )2017(, עמ‘ 389-361 דע

עופר־שטרק עירית 

והצלה:  ריפוי  של  בסוגיות  ההלכתי  בשיח  מוסריים   שיקולים 
המוח  מות  של  במקרים  ולדנברג  יהודה  אליעזר  הרב  בפסיקת  עיון 

מבוא
אליעזר  הרב  של  ההלכה  בפסיקת  הערכי  הרובד  אחר  להתחקות  אבקש  שלהלן  בדברים 
מות  של  במצב  נמצא  המציל  שבהם  במקרים  והצלה  ריפוי  של  בסוגיות  ולדנברג  יהודה 
המוח. אבקש לחשוף את השיקולים הערכיים המשולבים בפסיקת ההלכה ומנחים אותה 

בפסיקות.  ביקורתי  עיון  באמצעות  טיבם  על  ואעמוד 
המוחי  המוות  בקריטריון  להכרה  הנחרצת  בהתנגדותו  ידוע  היה  ולדנברג  הרב 
מגמת  את  ימינו  עד  משמשות  אלו  בסוגיות  המחמירות  פסיקותיו  הלב.  ולהשתלות 
בדברים  לב.  ולהשתלות  המוח  מות  פי  על  המוות  רגע  לקביעת  ההלכתית  ההתנגדות 
לבצע  התיר  שבה  זו,  ממגמה  החורגת  ולדנברג  הרב  של  בפסיקה  לעיין  אבקש  שלהלן 
זו  שפעולה  הידיעה  חרף  מוחי,  מוות  של  למצב  שהגיעה  הרה  באישה  ניתוחית  פעולה 
להכרה  להתנגדותו  בסתירה  ניצבת  זו  פסיקה  למותה.  ולגרום  מצבה  את  להרע  עלולה 
מהווה  לחלופין,  או,  למות  הנוטה  בחולה  טיפול  ולהלכות  המוחי  המוות  בקריטריון 
של  במצב  )המצוי  אדם  חיי  לקיצור  לגרום  מותר  שבהן  נסיבות  שישנן  להנחה  תשתית 
הערכיים  השיקולים  חשיפת  אחר.  של  נפש(  )פיקוח  חיים  הצלת  למען  המוח(  מות 
ההלכתית  ההתנגדות  את  מחדש  לבחון  יאפשרו  במהותם  ודיון  זה  מסוג  היתר  המנחים 
הנמצא  תורם  של  חייו  לקיצור  לגרום  איסור  שחל  מהנימוק  חיוניים  איברים  להשתלות 

המוח.  מות  של  במצב 
של  ההלכתית  התנגדותו  בין  הקונפליקט  להצגת  יוקדש  המאמר  של  הראשון  חלקו 
הרב ולדנברג להכרה בקריטריון המוות המוחי והשתלות לב, לבין הפסיקה החריגה בעניין 
האישה ההרה. לאחר שאעמוד על הקונפליקט בין ההכרעות ההלכתיות השונות, אבקש 
להתחקות אחר העקרונות המוסריים המנחים את הרב ולדנברג בפסיקותיו ואציע, בחלקו 
הערכיים  השיקולים  ולהסבר  הקונפליקט  ליישוב  כיוונים  שלושה  המאמר,  של  השני 
המנחים את הפסיקות. הצעות אלו יתבססו במידה רבה על דיונים המצויים בפילוסופיה 
המוסרית בת זמננו בנושאי הצלה והריגה, שיסייעו בהמשגת ההצעות ליישוב הקונפליקט 

בפסיקותיו.  ולדנברג  הרב  את  המנחים  העקרונות  ולהסבר 
לסיום, אטען שקיומם של קונפליקטים מהסוג הנידון ממחיש את אופייה האנושי של 
פסיקת ההלכה — כגמישה ומשתנה לאור תכליות והקשרים שונים וכמושפעת משיקולים 



עירית ע





ו
פר־שטרק






362

זו תהיה בסיס איתן לבחינה  וחיצונית. טענה  ולביקורת פנימית  הניתנים להבנה  ערכיים 
הלב,  ולהשתלות  המוחי  המוות  בקריטריון  להכרה  ההלכתית  ההתנגדות  של  מחודשת 
והשיקולים  המשתנות  הנסיבות  לאור  ולדנברג,  הרב  של  בפסיקותיו  מוצגת  שהיא  כפי 

ההרה.  האישה  במקרה  עצמו  הוא  ששקל  הערכיים 

קונפליקט פנימי ביישום כללי ההלכה בנוגע לריפוי ולהצלה של חולה השרוי  	 .1
המוח מות  של  במצב 

בירושלים,  האזורי  הדין  בבית  דיין  שימש   )2006-1915( ולדנברג  יהודה  אליעזר  הרב 
שערי  החולים  בית  של  כרבו  גם  שימש  זאת  לצד  הגדול.  הדין  בית  חבר  יותר  ומאוחר 
צדק, ובמסגרת תפקידו הרבה לעסוק בענייני רפואה והלכה וכתב תשובות חלוציות רבות 
ככזה הוא נחשב לאחד מבעלי הסמכות החשובים בעולם ההלכתי בפסיקתו  זה.  בתחום 
הלכתיות  תשובות  ולדנברג  הרב  כתב  המוות  רגע  קביעת  בעניין  והלכה.  רפואה  בענייני 
כי אין להכיר במוות מוחי כמות האדם.1  ומהן עולה עמדתו ההלכתית הנחרצת  אחדות, 
מגמת התנגדותו לקריטריון המוות המוחי באה לידי ביטוי באופן מובהק בפסיקה שכתב 
וכבד,2 ועל כן בחרתי לעיין בה באופן מעמיק כדוגמה לעמדתו  בעניין איסור השתלת לב 
טיפול  המשכת  ומחייבת  המוחי  המוות  בקריטריון  הכרה  השוללת  הנחרצת,  ההלכתית 

 .1.1 בסעיף  להלן  שיתבאר  כפי  כזה,  במצב  השרוי  בחולה  רפואי 
והגיעה  הידרדר  ומצבה  שחלתה  הרה  אישה  בעניין  בפסיקה  מצוי  זו  למגמה  חריג 
פי  על  אף  שברחמה,  העובר  את  ליילד  שיש  פסק  ולדנברג  והרב  מוחי,  מוות  של  למצב 
אם  אבחן   .1.2 בסעיף  מותה.  את  ולזרז  לבריאותה  להזיק  עלול  האישה  בטן  שחיתוך 
זו הכרה בקריטריון המוות המוחי או שמא חריגה מהכלל ההלכתי,  ניתן לראות בפסיקה 
יש  נכונה,  האחרונה  האפשרות  אם  מת.  שטרם  בחולה  רפואי  טיפול  המשכת  המחייב 
ההלכתי  הכלל  מן  חריגה  מדוע  כלומר,  הנידונים.  המקרים  בין  ההבדל  טיב  מהו  לברר 
אפשרית במקרה של האישה ההרה השרויה במצב של מוות מוחי, כשהיא נעשית לצורך 
נטילת  לצורך  מוחי,  מוות  של  במצב  חולה  של  במקרה  אפשרית  אינה  אך  עובר;  הצלת 

בכך.  תלויים  שחייהם  חולים  בקרב  והשתלתם  חיוניים  איברים 

איברים ותרומת  מוחי  מוות  בעניין  . הפסיקה  1.1
קביעת רגע המוות עוררה פולמוס גדול בעולם כולו ובקרב פוסקי ההלכה בפרט לנוכח 
התמורות הטכנולוגיות־רפואיות מרחיקות הלכת שהתרחשו במחצית השנייה של המאה 
יחידות הטיפול הנמרץ אפשרו  והקמתן של  העשרים. התפתחותן של מכונות ההחייאה 
היה  המוות  לקביעת  המסורתיים  הקריטריונים  פי  אדם, שעל  בחיים  להשאיר  לראשונה 

ראו למשל: ר' אליעזר יהודה ולדנברג, ציץ אליעזר )להלן ציץ אליעזר(, חלק י, סימן כה, פרקים ה-ו,  	1
וכן חלק יז, סימן סו )בעניין איסור השתלות לב(; חלק ט, סימן יז, פרק ו )בעניין איסור ליטול איברים 

גם מחולה המוגדר טריפה(. 
ראו ציץ אליעזר, חלק יז, סימן סו. מדובר בפסיקה שפרסם הרב ולדנברג בתגובה לפרסום ההיתר העקרוני  	2

של מועצת הרבנות הראשית להשתלת לב משנת תשמ"ז.



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

363

זו אפשרה להבחין בהפסקתם ההדרגתית של תפקודי החיים  נחשב למת.3 מציאות חדשה 
באמצעות  הטבעי  המוות  הליך  את  לקצר  או  להאריך  היכולת  את  יצרה  ואף  השונים, 
כאמת  המדויק,  המוות  רגע  בהגדרת  הצורך  את  הגבירו  אלו  יכולות  מלאכותי.  מכשור 
נוסף  גורם  זאת,  לצד  למות.  הנוטה  חולה  של  במקרים  החלטות  לקבלת  מוסרית  מידה 
חיוניים.  איברים  להשתלות  האפשרות  הינו  המוות  רגע  בקביעת  הצורך  את  שהעצים 
ולהשתילם  אחד  מחולה  חיוניים  איברים  ליטול  הרפואית  הטכנולוגיה  שאפשרה  מרגע 
לקריטית  המוות  הגדרת  סוגיית  הפכה  חייו,  את  להציל  ובכך  אחר,  חולה  של  בגוף 
בסיום  החייאה  מכונת  ניתוק  שאלת  סביב  אז,  עד  שרווח  לדיון  יותר.  עוד  ומשמעותית 
של  רובד  כעת  נוסף  יחיד,  לחולה  בקשר  מותו  וקביעת  האדם  מהות  אודות  על  החיים, 
אנשים  כמה  של  רבים  ובמקרים  נוסף,  אדם  של  חיים  להצלת  הנוגעות  בשאלות  עיסוק 
ועוד, מגמות רפואיות־מדעיות מודרניות, שראשיתן  הממתינים להשתלת איברים. זאת 
קריטריון  המוח  במות  לראות  הציעו  הרווארד,  של  לרפואה  הספר  בבית   1968 בשנת 
באופן  נהרס  שמוחם  מחולים  גם  איברים  תרומות  אפשרו  ובכך  המוות,  לקביעת  מהימן 

פועם.4 עוד  לבם  אך  הפיך  בלתי 
ההלכתית  עמדתו  את  מספר  בפסקים  ולדנברג  הרב  מביע  מגמות,  לאותן  בניגוד 
האדם  מות  כי  וקובע  המודרני,  המוחי  המוות  בקריטריון  להכרה  המתנגדת  הנחרצת, 
הנשימה  פעולת  הפסקת  לאחר  רק  המסורתיים,  ההלכתיים  הקריטריונים  פי  על  נקבע 
ממסגרת  חורגים  הם  אך  מרתקים,  זה  בעניין  פסיקתו  ושיקולי  ההלכתי  טיעונו  והלב.5 
המתנגדת  ההלכתית,  הכרעתו  של  התחתונה  השורה  את  להכיר  די  לעניינו  זה.6  מאמר 
חל  כן  ועל  חי  האדם  פועם,  הלב  עוד  כל  כי  וקובעת  המוחי  המוות  בקריטריון  להכרה 

כלשונו:  לב.  השתלות  לבצע  איסור 

אלא  לגוף  מגוף  כבד  או  לב  השתלת  לבצע  אפשר  שאי  כשמש,  ברור  הדבר  כי 
עינים  סמיות  ואך  עצמי,  חיות  בו  קיים  עוד  כל  מהתורם  אותו  יוציאו  כן  אם 
הוא לקרוא את מצב התורם בשעה שמבצעים בו פעולת הוצאת הלב, או הכבד, 
וזה בא רק למען להשקיט את  בשם מות־קליני )שם מות־ראשוני שבדו מלבם(, 
האנשים  של  מצפונם  את  נכון,  יותר  או  זאת,  המבצעים  הרופאים  של  מצפונם 

 R. E. Cranford, ‘Death, Definition and Determination of - 1. Criteria for Death’, Encyclopedia 	3
 of Bioethics, Vol. 2 (3rd Edition), edited by S. G. Post, USA: Macmillan Reference, 2004,
 pp. 602-607; K. G. Gervais, ‘Death, Definition and Determination of - 3. Philosophical and

.Theological Perspectives’, Encyclopedia of Bioethics, Vol. 2, pp. 615-624
 Harvard Medical School, Ad Hoc Committee of the Harvard Medical School, ‘A Definition 	4
 of Irreversible Coma’, Journal of the American Medical Association [JAMA], 205(6) (1968),

.pp. 337-340
י, סימן כה, פרקים ה-ו; וכן חלק יז, סימן סו )התנגדות למוות מוחי  ציץ אליעזר, חלק  ראו למשל:  	5

ולהשתלות לב(; חלק ט, סימן יז, פרק ו )בעניין איסור ליטול איברים גם מחולה המוגדר טריפה(. 
הצדקות  לדיון בשיקולי הפסיקה של הרב ולדנברג בעניין קביעת רגע המוות ראו: ע' עופר־שטרק,  	6
פילוסופיות להגדרת קריטריון לקביעת רגע המוות על פי ההלכה, עבודה לשם קבלת תואר דוקטור, 
רמת גן, תשע"ה, עמ' 148-131 )להלן עופר־שטרק, הצדקות פילוסופיות(; וכן הנ"ל, 'שיקולים ערכיים 
בדיון ההלכתי אודות קביעת רגע המוות: עיון בפסיקתם של הרב אליעזר יהודה ולדנברג והרב שלמה 

גורן', ירושלים: מכון ון ליר )טרם פורסם(.



עירית ע





ו
פר־שטרק






364

בעלי־הנפש המזדעזעים לשמוע על הוצאת לב או כבד מבן אדם בשעה שנמצא 
]...[ ומכיון שישנה עוד באותו רגע חיות עצמית בלב־התורם,  בו עדנו רוח־חיים 

רציחה.7 עם  ממש  גובל  ממנו  הכבד  או  הלב  כריתת  כן  אם 

איסור השתלות הלב מבוסס על התנגדותו של הרב ולדנברג להכיר במות המוח כקריטריון 
חי,  הינו חולה  רגע המוות. לשיטתו, חולה השרוי במצב של מות המוח  מהימן לקביעת 
חיוני  איבר  נטילת  שהרי  מת,  שטרם  זה,  מחולה  חיוני  איבר  נטילת  אוסר  הוא  כן  ועל 
ההלכה  כללי  פי  שעל  ההנחה  מונחת  זו  קביעה  ביסוד  למותו.  בהכרח  תגרום  חי  מאדם 
חיים  )תוחלת  חיי שעה  רק  הם  חייו  אם  גם  החולה,  חיי  לקיצור  לגרום  חמור  איסור  חל 
כפי שבא  חיים של חולה אחר,  נעשה במטרה להציל  חייו  קיצור  וגם אם  ביותר(,  קצרה 

דבריו:  בהמשך  ביטוי  לידי 

וירא שמים ותלמיד חכם, הוא  זה עם פרופיסור רופא־לב־גדול,  ואגב, בדברי על 
שבאותה  בדבר  ספק  שום  שאין  לי  ואמר   ]...[ מהמתרחש  מזועזע  היה  ממש 
ושאל  טבעית.  עצמית  לב  פעימת  עוד  להתורם  ישנו  ביצוע־הכריתה,  של  שעה 
באיראניע: האם לא יהא מותר לי לחלל עבור חולה כזה את השבת כדי להאריך 
ומכיון שישנה  נפש.  ויורדות חדרי  נוקבות  ]...[ והשאלות  כל האפשר את חייו? 
ממנו  הכבד  או  הלב  כריתת  כן  אם  בלב־התורם,  עצמית  חיות  רגע  באותו  עוד 
יציאת  עם  והמעצים  ע"ב:  קנ"א  דף  בשבת  ז"ל  כמאמרם  רציחה  עם  ממש  גובל 

]...[ דמים  שופך  זה  הרי  הנפש 
עלינו לשנן לעצמנו ולאחרים האזהרות החמורות והעונשים הכבדים הנאמרים 
גם לרבות כאשר 'שפיכת  בתורת הקודש לכלל ולפרט על עוון רציחה ואביזריה, 
הוא  האדם  באשר  אחר,  אדם  הצלת  עבור  'באדם',  לשם  כביכול  בא  האדם'  דם 
יודעים.  ובלא  ביודעים  מלא,  עולם  מהווה  ממנו  ואחד  אחד  וכל  היצירה  נזר 
לו  והתקין  האדם',  את  עשה  אלוקים  בצלם  'כי  בתורה  כך  על  הנאמר  כנימוק 

ובבא.8 בזה  עד  עדי  בניין  ממנו 

)ובכלל  אדם  חיי  לקיצור  לגרום  מוחלט  איסור  חל  כי  ולדנברג  הרב  מבהיר  אלו  בדברים 
לא  זה  איסור  לבו(.  פעולת  להפסקת  עד  מת  טרם  עצמו  הוא  אך  מת,  שמוחו  אדם  זה 
ולדנברג  כך התנגד הרב  כדי  חייו של אדם אחר. עד  נעלה כהצלת  נסוג אף מפני מטרה 
המבצעים  הרופאים  את  לכנות  אף  היסס  שלא  חמור,  איסור  בהן  וראה  הלב  להשתלות 
'רוצחים' ממש. כך הוא קורא למנוע את הפשעים שהללו מבצעים  את פעולת ההשתלה 

השתלה: לצורך  מת  שמוחו  מחולה  לב  נוטלים  שהם  בעת 

מניעת  למען  לעשות  שבידו  מי  כל  ועל  רועי־ישראל,  על  החובה  כן  על  באשר 
רציחת־נפשות במסוה־רפואית, לעמוד על המצפה ולהזהיר על הענין החמור הזה, 
וחנון לא ימנע טוב מההולכים  וה' הרחום  כאלה  למבצעי רציחות  ולא לתת מנוח 

ציץ אליעזר, חלק יז, סי' סו. 	7
שם, סימן סו. ההדגשה בציטוט אינה במקור וכך גם בכלל הציטוטים במאמר.  	8



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

365

ויעורר לבות בני האדם המעורבים בזה במישרין ובעקיפין, לסגת מדרכם  בתמים, 
וליראה את שמו ולשמור תורותיו שבכתב ושע"פ.9 הנלוזה ולשוב לפניו לאהבה 

עובר והצלת  מוחי  מוות  בעניין  הפסיקה   .1.2
בניגוד למגמת פסיקתו הרווחת, המתנגדת להכרה במות המוח כקריטריון לקביעת המוות 
שיובילו  פעולות  נקיטת  ואוסרת  בחולה  רפואי  טיפול  המשך  מחייבת  לכך  ובהתאם 
יש  כי  קבע  שבה  ולדנברג  הרב  של  חריגה  פסיקה  ניצבת  לעיל(,  )כמתואר  חייו  לקיצור 
את  להציל  מנת  על  מוחי  מוות  של  במצב  שנמצאת  הרה  באישה  קיסרי  ניתוח  לבצע 
אישה  ובו   ,1989 בשנת  שהתרחש  טרגי  למקרה  בהתייחס  נכתבה  זו  פסיקה  עוברה.10 
פתאומי  באופן  איבדה  האפילפסיה,  ממחלת  שסבלה  לשניים,  ואם  נשואה   ,33 בת  הרה 
ונחבלה בראשה, וכתוצאה של כך הגיעה למצב  את הכרתה בשבוע ה־26 להריונה, נפלה 
והוא  של מות המוח. בדיקות רפואיות שנעשו לעובר העידו כי משקלו 1,150-950 גרם 
ניתוח קיסרי להצלת העובר. בעלה של האישה  זה המליצו הרופאים לבצע  חיוני. במצב 
המחוזי,  המשפט  בית  שופט  העובר.  את  ליילד  שלא  וביקש  הרופאים  להמלצת  התנגד 
צבי כהן, נדרש להכריע בסוגיה וקבע שאין לחייב להוציא את העובר. בהתאם להחלטת 

נפטרו.11  והעובר  והיא  הידרדר,  האם  של  מצבה  בוצע,  לא  הניתוח  המשפט  בית 
בניגוד  נחרץ,  באופן  וקבע  המקרה  על  ההלכתית  דעתו  לחוות  התבקש  ולדנברג  הרב 
להחלטת השופט, כי במקרה שכזה יש לעשות כל מאמץ על מנת לנסות להציל את העובר:

דעתי דעת־תורה שהחלטת השופט התורן בבית המשפט המחוזי לקבל את עמדת 
נוגדת היא  ולא נתן רשות לרופא להוציא את העובר מרחמה של האשה —  האב, 
הגינקולוגית  המחלקה  מנהל  שנקר  יוסף  פרופ'  ביקש  וכדין  וכדת  ההלכה.  את 
והגם  הילד.  חיי  את  להציל  רצון  מתוך  האשה  של  מרחמה  העובר  את  להוציא 
אין  רגילה,  בצורה  ויתפתח  יחיה  שהעובר  בבטחון  להגיד  יכול  היה  לא  שהרופא 
שמא  מספק  הילד  את  להציל  מאמצים  לעשות  ההלכה  חיוב  לשנות  בכדי  בזה 

שיהיו.12 חיים  ואיזה  יחיה 

שם. השימוש בכינוי 'רוצחים' מופיע פעמים נוספות בפסיקתו. ראו למשל: 'וטחו עיניהם של רופאים  	9
אלה לראות נכוחה כי מות בסיר התבשיל הרפואי הזה, בהריגת "התורם" ובהריסת ה"נשתל". ובאשר 
שכפי הנשמע, רופאי ההשתלה, והנוהרים אחריהם, על אף כשלונם החרוץ בהשתלות שעברו וביצעו 
וגרמו גם למיתת הנשתלים כעבור זמן קצר מההשתלה, בכל זאת לא שמו לב לאותות האזהרה ולא 
נרתעו לסגת אחורנית מזממם, ולמרות שזה הרתיע והחריד רבבות מקרב בית ישראל, המצפון שלהם 
לא התעורר, ולא גרם להם שום נקיפת־לב, ובלי כל הרהורי חרטה מקשיחים את ערפם לחזור על משגם 
הגס והמזעזע, ואורבים ומחטטים בכל בתי־החולים למצוא טרף אדם נוסף להקריב על מזבחם־הרפואי, 

תחת שמות נרדפים של "תורמים" "ומסכימים"' )ציץ אליעזר, חלק י, סי' סו(.
שם, חלק יח, סימן לא. 	10

המקרה מתועד בפסק דין של השופט צבי כהן מ.א 38/89 שנדון בבית המשפט המחוזי בירושלים. ד"ר  	11
א"י שוסהיים פנה לרב ולדנברג וביקש שיחווה את דעתו ההלכתית על נתוני המקרה וההכרעה השיפוטית 
שהייתה בגדר תקדים. הרב ולדנברג נענה לבקשתו ופרסם את חוות דעתו. נוסח השאלה מובא בפתח 
השו"ת בציץ אליעזר, חלק יח, סימן לא. הרקע למקרה מופיע גם בפרוטוקול יום עיון שנערך בנושא 

זה: פרוטוקול יום עיון 'האם לילד עובר שאמו נפטרה?', רפואה ומשפט, 21 )1999( עמ' 7.
ציץ אליעזר, חלק יח, סימן לא. 	12



עירית ע





ו
פר־שטרק






366

להציל  חובה  שחלה  בטענתו  בהתחשב  מובנת  השופט  להחלטת  ולדנברג  הרב  התנגדות 
את העובר, ואין להימנע מהצלתו בשל שיקולים של איכות חייו הצפויים או נטל הטיפול 
של  השני  לצד  הקשור  בכל  תמיהה  מעוררת  ההלכתית  הכרעתו  אולם  בהולדתו.  הכרוך 
להכרה  מתנגד  ולדנברג  הרב  אם  המוח.  מות  של  במצב  השרויה  האם  ניתוח  המשוואה: 
)כאמור  מת  שמוחו  חולה  חיי  לקיצור  לגרום  איסור  שחל  וסבור  המוח  מות  בקריטריון 
לעיל בסעיף 1.1(, ובהתחשב בעובדה שניתוח האישה עלול להחמיר את מצב בריאותה,13 
האם  של  קיסרי  בניתוח  כרוך  יילודו  כאשר  העובר  את  ליילד  חובה  קבע  כיצד  ברור  לא 
לשיטתו  מוגדרת  מת,  שמוחה  ההרה,  האם  הרי  למותה.  ולגרום  חייה  את  לסכן  שעלול 

אחר.14  הצלת  למען  נעשה  הדבר  אם  גם  חייה,  לקיצור  לגרום  איסור  וחל  כחיה 
ולדנברג  שהרב  להניח  היא  העובר  הצלת  בעניין  הפסיקה  את  להבין  אחת  אפשרות 
מתה.  כאל  לאם  התייחס  לכך  ובהתאם  המוחי,  המוות  לקריטריון  מהתנגדותו  בו  חזר 
'האשה  כי יש לנתח את האישה על מנת להציל את הוולד:  נוהגת ההלכה  במקרה שכזה 
ולדנברג  הרב  ואמנם,  הוולד'.15  את  ומוציאין  סכין  מביאין  ומתה,  המשבר  על  שישבה 

בדבריו: זו  הלכה  על  מסתמך 

לשונה:  שזה  ה'  סעיף  ש"ל  סימן  באו"ח  זאת  מעין  פסוקה  הלכה  ולמד  צא 
הרבים  רשות  דרך  אפילו  בשבת  סכין  מביאין  ומתה  המשבר  על  היושבת 
שבת  מה'  בפ"ב  והרמב"ם  חי.  ימצא  שמא  הולד  ומוציאים  בטנה  וקורעים 
לזה  ואפילו  השבת  את  דוחה  נפשות  שספק  בלשון  זה  על  מסיים  ט"ו  הלכה 

חי.16  חזקתו  שאין 

חיזוק לקביעה זו, שניתוח האישה עלול להחיש את מותה, מצוי בפסק דינו של השופט בזק שהכריע  	13
במקרה דומה וכך הוא כותב: 'הרופאים הבהירו באופן חד משמעי כי כל עוד ניתן להציל את חיי האם, 
יעשה כל מאמץ להצילה ולא יגבילו את הטיפול הרפואי מחשש לנזק לעובר. בשלב זה אין צורך — מבחינת 
העובר — ליילד אותו בניתוח קיסרי. ואולם אפילו אם יתעורר חשד לסבל עוברי תוך־רחמי, ואז יהיה 
חיוני מבחינת העובר ליילד אתו בניתוח קיסרי, לא ניתן לבצע זאת כי הדבר עלול לגרום להתדרדרות 

קלינית במצבה הרפואי של האשה ואף להחיש את מותה' )מ.א 103/92, מחוזי ירושלים(. 
כך עולה גם מדבריו של אברהם שטיינברג: 'אם אין מקבלים את המוות המוחי כמגדיר את מותו של  	
האדם, יש מקום לשקול האם מוצדקת התערבות ניתוחית בגוססת, שמטרתה להציל את העובר, אך 
היא עלולה לקרב את מותה של האשה' )א' שטיינברג, 'הצלת עובר המצוי בגופה של נפטרת — היבטיים 
רפואה, אתיקה והלכה ]אסופת מאמרים לקראת הכינוס השני[, ירושלים: המכון ע"ש פלק  אתיים', 

שלזינגר ז"ל לחקר הרפואה עפ"י התורה, 1996, עמ' 726-725(.
הדברים עולים בקנה אחד עם התנגדותו להשתלות לב בטענה שאין לגרום למות התורם, גם לא למען  	14
הצלת חיי המושתל )ראו בהקשר זה ציטוט דבריו לעיל ליד הערה 8(. וכן על פי הדין ההלכתי המחשיב 
גוסס לחי לכל דבר ואוסר לקרב את מיתתו, כפי שהבהיר הרב ולדנברג עצמו בפסיקותיו האוסרות 
השתלת איברים. בעניין איסור לקרב מיתתו של חולה הנוטה למות ראו: שלטי גיבורים בהגהות על 
הרי"ף, מסכת מועד קטן, פרק אין מגלחין )בדפוס ווילנא דף טז, ב, מדפי הרי"ף(; רמ"א בשו"ע יו"ד שלט, 
א. אולם חשוב לציין שמקור זה מלמד גם על איסור להשאיר בחיים חולה שהיה אמור למות באופן 
טבעי אילו לא היו מטפלים בו באמצעים מלאכותיים מאריכי חיים. אם כך, הרי שהקביעה שאין לקרב 

את מות האם אינה מוחלטת. עמדת הרב ולדנברג בנושא זה תוצג בהמשך הדברים. 
שולחן ערוך , אורח חיים, סימן של, סעיף ה. 	15

ציץ אליעזר, חלק יח, סימן לא. 	16



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

367

או  ולדנברג,  הרב  של  אחרת  פסיקה  כל  שאין  מכיוון  בקושי,  נתקל  זה  הסבר  אולם 
ולדנברג  הרב  להפך,  המוחי.  המוות  בקריטריון  שהכיר  המעידה  בשמו,  שמועה  למצער 
חוזר ומדגיש בכל שאר פסיקותיו שחולה השרוי במצב של מות המוח נחשב חי כל עוד 
לכל  או  חיה  מוגדרת  אלא  מתה,  אינה  ההרה  האישה  זו,  לשיטה  בהתאם  פועם.17  לבו 
נקבע  הוולד  להצלת  האם  הצלת  בין  העדיפויות  סדר  שכזה  במצב  למות.  נוטה  הפחות 
כבר במשנה: 'האשה שהיא מקשה לילד מחתכים את הולד במעיה ומוציאין אותו אברים 
נפש  דוחין  שאין  מפני  בו  נוגעים  אין   — רובו  יצא  לחייו.  קודמין  שחייה  מפני  אברים 
מפני נפש'.18 בהתאם לרוח הלכות אלו דחה הרמ"א את קביעת השולחן ערוך, המתירה 
מחשש  העובר,  הצלת  לצורך  בשבת  ומתה  המשבר  על  שישבה  האישה  בטן  את  לחתוך 
דאין  משום  בחול,  אפילו  כן  עכשיו  נהגו  שאין  'ומה  האישה:  מות  רגע  בקביעת  לטעות 
כל עוד לא הוכחה  לולד לחיות'.19 לשיטתו,  כך שאפשר  כל  בקיאין במיתת האם בקרוב 
מחזקים  אלו  מקורות  הוולד.  הצלת  למען  לא  גם  אותה,  לסכן  איסור  חל   — האם  מיתת 
במצב  הנמצאת  ההרה  האם  את  לנתח  יש  כי  ולדנברג  הרב  על עמדתו של  את התמיהה 
הרב  כך  על  עמד  הוולד.  את  להציל  מנת  על  לשיטתו!(,  מתה  )וטרם  מוחי  מוות  של 

הנדון: המקרה  על  שכתב  הלכתית  דעת  בחוות  שפרן  יגאל 

הוא  שליט"א  וולדינברג  הרב  להלמם:  קשה  וולדינברג  הגרא"י  של  אלו  דבריו 
לכל  כחי  דינה  הנשמה,  למכונת  המחוברת  חולה  כי  הקובעים  בראש  העומד 
לפי  כזו?  חולה  של  ויילודה  להזזתה  מסכים  הוא  כיצד  להבין  קשה  כן  אם  דבר. 
במצב  לפחות  ז"ל  ממן  הגב'  היתה  ספק,  ללא  הלא,  וולדינברג  הרב  של  דעתו 
הנ"ל,  הרמ"א  דברי  עולים  בוודאי  זה  מצב  ועל  המשפטי,  הדיון  בעת  גסיסה  של 
בדעה  והננו  וולדינברג  הגרא"י  של  דבריו  על  איפוא  אנו  תמהים  ליילד?  שלא 
הגדרת  של  פונקציה  הינה  ז"ל,  ממן  הגב'  את  ליילד  היה  צריך  באם  ההכרעה  כי 
כנפטרת,  מוגדרת  ממן  הגב'  אם  מוחלטת  היא  אותה  ליילד  החובה  המוות.  רגע 
עם  חולה  להגדרת  בכפוף  הכל  כחיה,  מוגדרת  היא  אם  גמור  איסור  היא  ומאידך 

ההנשמה.20 מכונת  ע"י  בחיים  המוחזק  מוחי  מות 

פסיקתו  מגמת  נוכח  תוקף  משנה  מקבלת  ולדנברג  הרב  של  פסיקתו  על  התמיהה 
הרווחת בסוגיות הנוגעות לטיפול בגוסס ולהפלות, הקשורות באופן ישיר למקרה הנדון. 

ואף הבהיר זאת באופן מפורש בתשובה שענה לשואלים אותו, אם פסיקתו החריגה מעידה על שינוי  	17
עמדתו ההלכתית בעניין קביעת רגע המוות: 'נדהמתי לקרוא במכתבו האמירה כאילו חזרתי מפסיקתי 
לאיסור השתלת לב או שאר אברים לצורך חולה מסוכן שלב התורם פועם ומוחו כולל גזע המוח אינו 
מתפקד כלל הנקרא "מיתת המוח". ואני מצהיר בזה כי כדעתי אז כן דעתי עתה לאסור דבר זה על פי 
ההלכה, ובתקיפות גדולה' )ציץ אליעזר, חלק כא, סימן כח — תשובה שהשיב לרופא צבי שולמן, ששאל 
אותו אם הרב ולדנברג חזר בו מפסיקתו בעניין המוות המוחי כפי שהתפרסם בכתבה בכתב העת 

Tradition, שהסתמכה על פסיקתו בעניין האישה ההרה(. 
מסכת אהלות, פרק ז, משנה ו. 	18

הגהות הרמ"א על שו"ע, אורח חיים, סימן של, סעיף ה. 	19
)תמוז תש"ן(, עמ'  מט-נ  אסיא  י' שפרן, 'הצלת עובר המצוי בגופה של נפטרת — היבטים הלכתיים',  	20

118-95 )להלן שפרן, 'הצלת עובר'(.



עירית ע





ו
פר־שטרק






368

במקרה  ההלכתית  הכרעתו  טיב  את  לבחון  בבואנו  יסייע  אלו  בנושאים  בפסיקותיו  עיון 
נוסף, שהתייחס למקרה דומה,  ועוד, עיון בהכרעה הלכתית של פוסק הלכה  הנידון. זאת 
להשוואה  פורה  כר  יהיה  עוסקים,  אנו  שבו  למקרה  שהתייחס  השופט,  של  ובהכרעתו 
יוצגו העיון  ולדנברג במקרה הנידון. להלן  ולבחינת אופן הסקת המסקנות בפסיקת הרב 

ומסקנותיו. המוצע  המשווה 

ובגוסס  למות  נוטה  בחולה  טיפול  בעניין  ולדנברג  הרב  עמדת   .1.2.1
הנוטה  ובחולה  בגוסס  הטיפול  לסוגיית  בנוגע  ולדנברג  הרב  ההלכתית של  הכרת עמדתו 
למות תעמיד לרשותנו כלי נוסף לבחינת טיב הכרעתו בעניין ניתוח האישה ההרה הנמצאת 

למות. נוטה  או  גוססת  הפחות  לכל  או  חיה,  לשיטתו  ומוגדרת  מוחי,  מוות  של  במצב 
רחל.21  רמת  בקונטרס  נרחב  באופן  בגוסס  הטיפול  לסוגיית  מתייחס  ולדנברג  הרב 
האחת  הגוסס:  של  למעמדו  באשר  הלכתיות  קביעות  שתי  מזכיר  הוא  דיונו  בפתח 
היבום  מן  ופוטר  ליבום  זוקק  דבר  לכל  כחי  הוא  הרי  'הגוסס  שמחות:  במסכת  נזכרת 
'והמעצים  שבת:  במסכת  נזכרת  האחרת  מיתתו';22  שתקרב  דבר  לו  לעשות  ואסור   ]...[
הוא  אלו  קביעות  לאור  דמים'.23  זה שופך  הרי   — הנפש  יציאת  עם  עיניו של המת(  )את 
נוגע  לכך  מרכזי  נימוק  גוסס.  של  מותו  לקרב  איסור  חל  כי  חד־משמעי  באופן  פוסק 
בדרך  הגוסס  נפש  להצלת  בחול  מאמצים  לעשות  חיוב  'יש  שעה:  חיי  של  לחשיבותם 
עלי  אנוש  רגעי  מאד  יקרים  כי  בלבד,  שעה  לחיי  גם  ולו  דאפשר  מידי  בכל  הרפואה 
רשאים  אנו  אין  כן  ועל  תשובה',  בהרהורי  אחד  וברגע  בשעה  עולמו  קונה  ויש  אדמות 

עולמו. את  לקנות  ובכך  בתשובה  לשוב  ההזדמנות  את  ממנו  ולמנוע  אדם  חיי  לקצר 
במקרה  אף  החולה,  חיי  לקיצור  לגרום  המתנגדת  זו,  בתפיסה  מחזיק  ולדנברג  הרב 
היא  כי  בטיעון  חסד24  להמתת  מתנגד  הוא  כך  עמו.  תיטיב  הגוסס  מיתת  הקדמת  שבו 
כמו  בה.25  לפגוע  רשות  לאדם  אין  ולכן  אלוהים,  של  קניינו  שהיא  האדם,  בנפש  פוגעת 
'כי  ייסורים,  בחיי  מדובר  כאשר  גם  המוות,  פני  על  לחיים  יתרון  יש  כי  מבהיר  הוא  כן 
החי מארי  לכלב  וטוב  חיי העוה"ב,  בעוה"ז מכל  טובים  ומעשים  יפה שעה אחת במצות 
מובהק  ביטוי  לידי  באה  פני המוות  על  הייסורים  חיי  יתרונם של  בעניין  המת'. תפיסתו 
בהכרעתו כי חלה חובה להמשיך במתן טיפול תרופתי לחולה גוסס, גם כשהחולה סובל 

חייו.26 הארכת  עקב  רבים  מייסורים 
זו עולה בקנה אחד אף עם קביעתו כי חל איסור להתפלל על חולה שימות,  תפיסה 
כיוון  כי  מבהיר  ולדנברג  הרב  החולה.  של  האוטונומי  רצונו  שזהו  ברור  כאשר  אפילו 
כשמדובר  גם  הצלתו,  למען  שבת  לחלל  ואפילו  אדם  להציל  הלכתית  חובה  שקיימת 
השעה  חיי  לקיצור  ולגרום  שימות  עליו  להתפלל  רשות  שאין  הרי  בלבד,  שעה  בחיי 

ולדנברג, רמת רחל, סימן כח. נדפס מאוחר יותר בשו"ת ציץ אליעזר, חלק ה.  	21
מסכת שמחות, פרק א, הלכה א. 	22

מסכת שבת, דף קנא, ע"ב. 	23
יש לציין כי הוא מתנגד הן להמתת חסד אקטיבית, הן לסיוע רפואי להתאבדות על ידי ייעוץ לבלוע  	24

רעל. ראו בקונטרס רמת רחל, סימן כט, סעיף ב. 
דיון ביקורתי בטיעון זה מצוי במאמרו של נעם זהר )'האדם כקניין האלוהים — על מגמת ההתנגדות  	25

ההלכתית להמתת חסד', בין דת למוסר, בעריכת ד' סטטמן וא' שגיא, רמת גן, 1993, עמ' 156-145.
ציץ אליעזר, חלק יד, סימן פ. 	26



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

369

כיוון שאפילו אם החולה עצמו מניח שמוטב לו למות, הרי הוא כנראה טועה,  שלו. זאת 
ועל  שכאלו  בחיים  ערך  רואה  עבורו,  טוב  מה  ויודע  האדם  יוצר  שהוא  שהקב"ה,  משום 

בחיים: משאירו  כן 

ליצלן  רחמנא  היסורים  מרוב  למות  נפשו  את  ושואל  חיים  אינם  זה שחייו  חולה 
נתיר לחלל עליו  ביום שבת קודש האם לא  כשיקרה שיתקוף עליו עלמא טובא 
ולו אפילו לכמה  את השבת בכל מה שנוכל כדי להשיבו לתחיה לחיי המרים שלו 
שנתרוצץ  פי  על  אף   ]...[ פסוקה  הלכה  כך  והרי  מזה?  פחות  אפילו  או  שעות 
]...[ והאם חיי  ואי אפשר שיבריא מפקחין עליו ומוציאין אותו לחיי אותה שעה 
והוא  פשוט  הוא  הזה  והדין  הם?  יסורים  מלאים  לא  לו  שיאריכו  האלה  השעה 
נבחר  כי  עזרה  שום  לי  תגישו  ואל  לי  הניחו  יצעק  בעצמו  החולה  אם  אפילו  כן 
עלינו  לא  כאלה  מרים  חיים  שגם  חותכת  ראיה  זה  מכל  הרי  כן  ואם  המות.  לי 
אלא  מיד  מת  שלא  הזה  לאדם  כזכות  בהלכה  שנחשבים  כך  כדי  עד  הם  יקרים 
נוכל  ואיך  כאלה,  חיים  הארכת  עבור  השבת  את  מחללים  וגם  בחיותו  מאריך 
להתפלל  שמותר  רגשיות  ביותר  שהמה  סברות  פי  על  ולהכריע  לבוא  איפוא 

אלה?27 חיים  להקצרת 

נגזרת  החולה  של  השעה  חיי  לקיצור  לגרום  האיסור  חומרת  כי  מובן  שלעיל  מהדברים 
מחובת ההצלה של אותו חולה, שניתן להצילו לחיי שעה. יש לציין שהרב ולדנברג מפגין 
גם הצד השני של המטבע...' — אולם הוא  'אני מבין   — אמפתיה כלפי סבלו של החולה 
מבהיר כי חרף ההזדהות עם החולה הסובל, אין ביכולתו לשנות את ההכרעה ההלכתית 
החולה,  יותר מאשר תחושת  נכון  כך  ובשל   — ואלוקי  נסתר, שמימי  ידע  על  שמבוססת 

אלוהים: של  כפיו  יציר  אנוש,  בן  רק  שהוא 

לנו עסק  אין  גיסא:  ורק לאידך  כבוד תורתו,  כדברי  זה  כן אומר על  גם  אני  אבל 
לו  שאין  לבו  מנהמת  מרה  צועק  בעצמו  שהחולה  במה  לנו  אין  וגם  בנסתרות, 
לנו. דמכיון שמצאנו  חפץ בחיים כאלה, הגם שהלב מאד הומה עליו, ואחת היא 
עבור  השבת  את  לחלל  ואפילו  הצלה  מאמצי  לעשות  גם  חובה  שיש  בהלכה 
והיודע  המשכת חיים כאלה סימן מזה דגם חיים כאלה יקרים לפני הקב"ה היוצר 
דבר  עליו שימות  נוכל להחליט שמותר להתפלל  לא  כן  על   ]...[ לאדם  טוב  מה 

בהלכה. נזכר  שלא 

הוא  הגוסס:  בחולה  לטיפול  באשר  חד־משמעית  ולדנברג  הרב  של  עמדתו  לסיכום, 
לכך,  בהתאם  בלבד.  שעה  בחיי  מדובר  כאשר  גם  חייו,  את  להציל  חובה  חלה  כי  סבור 
עקיף  באופן  הן  וישיר,  אקטיבי  באופן  )הן  החולה  חיי  לקיצור  לגרום  חמור  איסור  חל 
ייסורים  שסובל  ובחולה  בלבד  שעה  בחיי  מדובר  כאשר  גם  שימות(,  תפילה  באמצעות 
קשים ומביע את רצונו האוטונומי למות.28 לאור הכרת גישתו המחמירה בעניין הטיפול 

שם, חלק ט, סימן מז. 	27
עמדתו הנחרצת נגד קיצור חיי שעה של החולה הסובל נראית קיצונית לאור הכרעות הלכה של פוסקים  	28



עירית ע





ו
פר־שטרק






370

בגוסס, עולה ביתר שאת התמיהה שבה פתחנו: כיצד הקל במקרה האישה ההרה השרויה 
מנת  על  לחיה,  מבחינתו  הנחשבת  האם,  את  ליילד  יש  כי  ופסק  מוחי  מוות  של  במצב 
להציל את העובר, חרף החשש הממשי שיילודה יחיש את מותה? במילים אחרות, כיצד 
גמור  באופן  מנוגד  זה  שהיתר  נדמה  האם?  חיי  את  לקצר  שעלולה  פעולה  לבצע  התיר 
נובעת מכך  הנידון  נניח שהכרעתו במקרה  חיי החולה. אם  קיצור  לעמדתו האוסרת את 
השיקולים  הם  מה  לברר  שיש  הרי  העובר,  חיי  הצלת  למען  נעשה  האם  חיי  שקיצור 
שגרמו לרב ולדנברג להעדיף את טובת העובר )שטרם יצא לאוויר העולם( על פני טובת 
במקרים  העדיף  לא  מדוע  התמיהה  שוב  עולה  כן,  כמו  חיה!(.  עודנה  )אך  הגוססת  האם 
אחרים של מוות מוחי את טובת החולה האחר, הממתין להשתלת איברים, על פני טובת 

חייו(. להצלת  להתאים  יכולים  )שאיבריו  הגוסס  החולה 

אחרים בדורו, שלא נקטו קו מחמיר שכזה. כך למשל מעניין להשוות את עמדת הרב ולדנברג לעמדת 
הרב פיינשטיין בעניין טיפול בחולה שחייו רוויי סבל. 

הרב פיינשטיין נשאל אם חובה לתת לחולה תרופות מאריכות חיים, כשידוע שהן מסוגלות להאריך  	
את חייו לאורך זמן רב, אולי אפילו כאורך חיים של אדם רגיל, אך ברור שהוא יסבול ייסורים רבים. 
הרב פיינשטיין מניח, בשונה מהנחתו של הרב ולדנברג, שישנם מצבים של ייסורים קשים שבהם מוטב 
המוות על פני החיים. מנקודת מבט זו, הוא דן במקרה של החולה הסובל ייסורים קשים ומציע שאין 
חובה הלכתית להמשיך להעניק לו טיפול רפואי שיאריך את חייו. הוא קורא לכינוס של תלמידי חכמים 
ורופאים על מנת לאשר את ההיתר ההלכתי המוצע. ברוח היתר זה מצויים היתרים נוספים של הרב 
פיינשטיין הנוגעים לטיפול בחולה גוסס. כך למשל הוא הכריע שמותר להפסיק טיפול תרופתי מאריך 
חיים לחולה שנמצא במצב של חיי שעה )שנותרו לו עוד כמה חודשים לחיות(, כשמדובר בחולה סופני 

שסובל מאוד )אגרות משה, חושן משפט, חלק ב, עג, א(. 
יש לציין כי חרף גישתו המתירנית בעניין הפסקת טיפול רפואי מגוסס, הרב פיינשטיין אסר הפסקת הזנה  	
תוך־ורידית כיוון שראה בכך דבר טבעי והכרחי לקיומו של הגוף, ולכן גרס שהפסקת ההאכלה מהווה 
פגיעה אקטיבית בחולה, זאת לעומת מניעת התרופות מאריכות החיים, שמהווה רק פגיעה פסיבית 

)שם, פסקה ג(. 
השוואת פסיקתו וגישתו של הרב ולדנברג לאלו של הרב פיינשטיין מבהירה את התייחסותו החמורה של  	
הרב ולדנברג לסוגיית קירוב מיתתו של הגוסס על ידי עשיית מעשים או הימנעות ממעשים שמקרבים 
את מיתתו. אולם ניתן לסייג השוואה זו, כיוון שהרב ולדנברג פסק לגבי המתת חסד אקטיבית, בעוד 
שהרב פיינשטיין דיבר על המתת חסד פסיבית )הימנעות ממתן תרופות(. ואמנם, הרב ולדנברג עצמו 
כתב בתשובה לפרופ' אברהם סופר אברהם, שהקלצטונירי שהיטיב עם ר' חנינא בן תרדיון זכה לעולם 
הבא על כך שנטל מעליו את הספוגים שהיו ספוגים במים )ומנעו את מיתתו( — פעולה שהיא הסרת 
הגורם המונע את המוות ומותרת גם על פי פסק הרמ"א. ואילו את ריבוי השלהבת — שמהווה קירוב של 
המוות — הוא פוסל, כיוון שמדובר בהמתת חסד אקטיבית ולא בפעולה של הסרת המונע )ציץ אליעזר, 
חלק יח, סימן מח(. כמו כן יש להבהיר כי הרב ולדנברג מתיר להסיר מכשיר נשימה מאדם שלבו ומוחו 
נדמו וכבר אין לו יכולת חיות עצמית, ורק בזכות מכשיר הנשימה הוא ממשיך 'לחיות' )שם, חלק יג, 
סימן פט; חלק יד, סימן פ(. אך היתר זה לא סותר את האמור ברמת רחל, סימן כח-כט, כיוון ששם 
מדובר בגוסס — שעדיין יש לו מעט חיות משל עצמו, ולכן במקרה זה הרב ולדנברג פסק שחובה לנסות 
להצילו ואין לעשות דבר שעלול לקרב את מיתתו, כולל להפסיק טיפול אפילו כשהוא סובל ייסורים, 

ואילו באדם שאין לו שום חיות עצמית מותר להפסיק טיפול גם אם אינו סובל ייסורים.
לדיון משווה בין שיטות הפוסקים בעניין זה ראו: עופר־שטרק, הצדקות פילוסופיות )לעיל הערה 6(,  	

עמ' 157-155, 232-229. 



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

371

הפלות בעניין  ולדנברג  הרב  עמדת   .1.2.2
הרב  של  פסיקתו  שמגמת  הרי  בגוסס,  טיפול  בדיני  המחמירה  פסיקתו  מגמת  לעומת 
נוקט  הוא  זה.  בתחום  אחרים  לפוסקים  ביחס  מתירנית  נחשבת  הפלות  בנושא  ולדנברג 
וכך מתיר על פי רוב לבצע הפלה לאור שיקולים  גישה שאינה רואה בעובר נפש ממש, 
עובר  להרוג  שמותר  עוברים,  מרובה  היריון  של  במקרה  פוסק  הוא  למשל  כך  שונים. 
הדין  'לדעתי  מבהיר:  הוא  נימוקיו  שאר  ובין  העוברים,  שאר  את  להציל  מנת  על  אחד 
שנקרא  מי  על  בדייקא  נאמר  מישראל  אחת  נפש  להם  ימסרו  ואל  כולם  יהרגו  של  הזה 
נפש  לא  העולם  לאויר  יצא  שלא  זמן  דכל  בעוברין  כן  שאין  ומה   ]...[ "נפש"  בשם  כבר 
נכלל בהגדרת ה'נפש', מאפשרת  הוא'.29 הגדרת מעמד העובר כטרום ישות, כמי שטרם 
ההפלות  את  רואה  אינו  כי  מבהיר  שהוא  תוך  הפלות,  של  במקרים  להקל  ולדנברג  לרב 
כי מדובר  וגורס  )כפי שרואה אותן הרב פיינשטיין, למשל(30  כך כרציחה  כל  באור חמור 

דאורייתא.31  באיסור  ולא  מדרבנן  באיסור 
הפלה של  לבצע  התיר  במקרה שבו  ביטוי  לידי  באה  המקלה  לגישתו  נוספת  דוגמה 
זה על  ניתן להסתמך במקרה  נגוע במחלת הטיי־זקס. לשיטתו,  ידוע כי הוא  עובר שהיה 
צער  של  שבמקום  קבע  לכך  ובהתאם  מדרבנן,  הוא  הפלה  שאיסור  הסבורים  הפוסקים 
מדובר  הטיי־זקס,  מחלת  של  במקרה  חכמים.  גזירת  את  להחיל  שלא  מותר  קשה  וסבל 
בתינוק שבתוך חודשים מספר תחול נסיגה משמעותית בהתפתחותו והיא תוביל לפיגור 
כָלל במקרה  ולדנברג  הרב  מובן מדוע  כן  על  ימות.  ובתוך שנים ספורות  פסיכו־מוטורי, 
קיימא'.  בר  שאינו  'עובר  העובר  של  היותו  את  גם  ההלכתיים  השיקולים  שאר  בין  זה 
זה לא קיים בעובר שידוע שיש לו תסמונת דאון, שצפויים לו חיים  לעומת זאת, שיקול 
הפלתו.32  את  להתיר  צדדים  ולדנברג  הרב  מצא  זה  במקרה  גם  כן  פי  על  ואף  ארוכים, 

האם,  לרפואת  שנצרכת  הפלה  אודות  על  שכתב  תשובה  ביותר  מעניינת  לענייננו 
בהפלת  להקל  הרבה  נכונותו  ניכרת  לתשובתו  מבעד  מצבה.  את  מרע  שההיריון  כיוון 

האם: הצלת  למען  העובר 

וכל מפני צורך אמו מותר  כיון דרפואת אמו היא,  מותר להתעסק להפיל העובר 
]...[ והכי מצינו גם בשו"ת שאילת יעב"ץ ח"א סימן מ"ג שבהמשך תשובתו שם 
אינו  אפילו  )לצאת(  עקר  דלא  כמה  כל  העובר  להפיל  גדול  לצורך  להקל  מצדד 
גדול עיין שם.33 משום פיקוח נפש אמו אלא להציל לה מרעתו שגורם לה כאב 

ציץ אליעזר, חלק כ, סימן ב.  	29
לסקירת עמדות גדולי פוסקי ההלכה במאה העשרים )וביניהן התייחסות לעמדת פיינשטיין( בנושא  	30
ההפלות ראו: ר' עיר שי )נעמת(, 'תפיסות מגדריות בפסקי הלכה: סוגיית ההפלות כמקרה מבחן', עיונים 
חדשים בפילוסופיה של ההלכה, בעריכת א' רביצקי וא' רוזנק, ירושלים: מכון ון ליר ומאגנס תשס"ח, 

עמ' 451-417. 
ציץ אליעזר, חלק ח, סימן לו. 	31

לפסיקות בנוגע למחלת הטיי־זקס ראו שם, חלק יד, סימן ק; שם, סימן כז; חלק יג, סימן קב; בנוגע  	32
לתסמונת דאון ראו: שו"ת ציץ אליעזר, חלק יד, סימן קא; וראו דיונו של מרדכי הלפרין בהקשר זה: 
מ' הלפרין, 'הפסקת היריון — היבטים משפטיים, מוסריים והלכתיים', רפואה ומשפט, 27 )2002( עמ' 

90-84 )פסקה ה(.
ציץ אליעזר, חלק כא, סימן כט. 	33



עירית ע





ו
פר־שטרק






372

ויש להיזהר מאוד שאנשים  ולדנברג מבהיר שהפלה שאינה לצורך היא עוון חמור,  הרב 
זלזול בהפלות, אך כיוון שלא מדובר באיסור רציחה ממש אלא רק באיסור  יגיעו לידי  לא 
לאם,  רפואי  צורך  בדבר משום  אומרים שישנו  נאמנים  היכא שרופאים  בכל  'לכן  דרבנן, 
והאם סובלת הרבה מזה, בכל כגון דא יש לדעתי להקל בדבר'. אמנם יש לציין שתשובה 
יום, והיתר הפלה במצב כזה, שבו  ניתנה במקרה שבו העובר טרם הגיע לגיל ארבעים  זו 
מתקדמים  בשלבים  עובר  הפלת  מאשר  יותר  פשוט  הוא  בעלמא',  'מיא  נחשב  העובר 
ולדנברג להתיר הפלה  נכונותו של הרב  ניסוח ההיתר מעיד על  יותר של ההיריון. אולם 
ובלבד  מצבה,  להרעת  וגורם  לאם  שמזיק  יותר,  מתקדם  היריון  של  במצב  כשמדובר  גם 
שהדבר נעשה לטובת האם ולטובת מצבה הרפואי. חיזוק לכך מצוי בתשובתו בעניין אחר 
וקובע: מדאורייתא  ולא  מדרבנן  איסור  בהפלה  הרואים  פוסקים  שורת  מצטט  הוא  שבו 

להקל  דעתי  כאילו  הדברים  יתפרשו  שלא  כדי  יותר  בזה  להאריך  ברצוני  ואין 
מסבירות  פנים  ישנם  כי  להראות  להוסיף  זה  רק  הוא  שרציתי  ומה  מכל.  בזה 
בהלכה להורות להקל בזה גם כשלא צפויה סכנה של ממש לאשה, אבל מרועע 
שמהצורך  מחליט  נאמן  שרופא  עד  ונפש  גוף  יסורי  לה  וגורם  הבריאותי  מצבה 

הפלה.34 לה  לסדר 

ולדנברג סבור שלעובר אין מעמד עצמאי של נפש  לסיכום, מהאמור לעיל עולה כי הרב 
נולד ולא מימש את פוטנציאל החיות שבו. לאור זאת, ובהנחה שהוא  כל זמן שהוא טרם 
שעדיין  העובר,  אינטרס  את  העדיף  מדוע  ברור  שלא  הרי  כמוות,  מוחי  במוות  מכיר  לא 
דבר  לעשות  ואסור  עניין  לכל  נפש  עודנה  האם, שהיא  אינטרס  פני  על  נפש,  בגדר  אינו 

מותה. את  שיקרב 
בין מגמות הפסיקה השונות  גורדין  עולה מהבחנה שהבחין הראל  זו  חיזוק לתמיהה 
הכרעותיו  שביסוד  הציע  גורדין  החסד.  והמתות  ההפלות  בעניין  ולדנברג  הרב  של 
פסיקתו  כך  אותו.  שמנחה  מוחשית  מידה  אמת  ניצבת  ולדנברג  הרב  של  ההלכתיות 
על  ולכן  לעולם,  יצא  שטרם  בעובר  שמדובר  מכיוון  מובנת  ההפלות  בסוגיית  המקלה 
לעומת  נוצר.  שטרם  מי  של  לידתו  את  למנוע  חמור  זה  אין  המוחשית  המידה  אמת  פי 
ולדנברג  הרב  גוסס(,  אם  )גם  חי  באדם  שמדובר  כיוון  למות,  נוטה  חולה  בסוגיית  זאת 
ולכן  ערכית־מהותית,  מידה  אמת  פי  על  שפוסק  פיינשטיין,  לרב  בניגוד  זאת  מחמיר. 
הצעתו  למות(.35  נוטה  חולה  בסוגיית  ומקל  ההפלות  בסוגיית  )מחמיר  הפוכה  מגמתו 
שעודנה  ההרה,  האם  של  במקרה  מדוע  פתחנו:  שבה  התמיהה  את  מחזקת  גורדין  של 
שתגרום  שייתכן  פעולה  לבצע  ולדנברג  הרב  מתיר  מוחשי,  באופן  החיים  בין  נמצאת 
מחיר,  בכל  האם  את  להציל  חובה  שחלה  המוחשי  לאינטרס  בהתאם  קובע  ולא  למותה, 

מוחשי?36 ממד  עדיין  קיבל  ולא  לעולם  יצא  שטרם  העובר  שייפגע  במחיר  גם 

שם, חלק ח, סימן לו. 	34
הלכה ופסיקת הלכה בעולם משתנה: עיון בין־תחומי בפסיקותיו של הרב משה פינשטיין,  ה' גורדין,  	35

עבודה לשם קבלת תואר דוקטור, תל אביב, 2007, עמ' 183-182. 
הערה מתודולוגית: אפשר לבקר את ההשוואה שהוצעה לעיל בין המקרה של האישה ההרה ובין דיני  	36
הפלות, מהסיבה שניתן לערער על הגדרת הימנעות מחיתוך בטן האישה )החלטת השופט כהן שאותה 



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

373

כהן השופט  של  דינו  פסק   .1.2.3
חיזוק לכך שהמסקנה המתבקשת מאי־הכרה בקריטריון המוות המוחי היא שהאם אינה 
לפני  שלה  לאינטרסים  לדאוג  ויש  חייה  את  ולקצר  בה  לפגוע  איסור  חל  כן  ועל  מתה, 
מקרה  באותו  החולים  לבית  שהוזעק  כהן,  השופט  של  בפסיקתו  מצוי  העובר,  אינטרס 
את  להציל  מנת  על  באם  קיסרי  ניתוח  לבצע  האם  הקשה:  בדילמה  להכריע  והתבקש 
לנתח  שלא  האב  לבקשת  להיענות  שמא  או  לעשות,  הרופאים  שביקשו  כפי  העובר, 

האם? את 
כי בקשת הרופאים לנתח את האם חורגת ממסגרת  בפתח דבריו קובע השופט כהן 
להתערב  משפט  בית  על  האוסר  והאפוטרופסות,  המשפטית  הכשרות  לחוק   68 סעיף 
לשמירת  דרושים  שהללו  שוכנע  כן  אם  אלא  רפואיים,  אמצעים  בנקיטת  כאפוטרופוס 
שלומו הגופני או הנפשי של המוגן )קטין/ פסול דין/ חסוי(. השופט כהן קובע שהוראות 
לעולם.  הגיע  שטרם  בעובר  מדובר  שבענייננו  כיוון  הנידון,  במקרה  חלות  לא  הסעיף 
הרלוונטי  השופט,  של  השני  נימוקו  מדיוננו.  חורג  הוא  אך  כשלעצמו,  מעניין  זה  נימוק 
להיענות  ניתן  לא  לגופה,  גם  'ואולם  האם:  של  האינטרסים  על  בהגנה  עוסק  לענייננו, 
לשמירת שלומה של  אינו דרוש  כי הדבר  יען  זה או אחר,  לנקוט אמצעי רפואי  לבקשה 

הילוד'.37 את  הנושאת  האם 
ניתן לבצע בה  ולא  מדברי השופט משתמע כי הוא מתבסס על ההנחה שהאם חיה38 
טעם  יש  חיים,  של  במצב  נמצאת  שהאם  כיוון  לטובתה.  אינו  שהוא  מפני  הניתוח,  את 
מובן  זאת,  לאור  העובר.  לטובת  השיקולים  שקילת  לפני  טובתה  את  לשקול  חובה  ואף 
אף  שהיא  וייתכן  האם  של  שלומה  שמירת  למטרת  שאינה  פעולה  כל  לבצע  אין  מדוע 

בטנה.  חיתוך  כגון  בה,  פוגעת 
חרף הביקורת שהוטחה בהחלטתו של כהן,39 דומה כי טיעונו מתיישב עם הלוגיקה של 

ביקר הרב ולדנברג( כהפלה. ואמנם עולה השאלה: האם פעולה פסיבית המונעת הצלתו של עובר נחשבת 
להפלה? לו נגדיר את הצלת העובר חובה המוטלת על הרופא בשלב זה של ההיריון, הרי שהימנעות 
מחובה זו הינה בגדר מחדל שמוביל לתוצאה חמורה וזהה לתוצאה של הפלה אקטיבית — הריגת העובר. 
הרב שפרן מבהיר שלדעת ההלכה קיימת חובת הצלה בקום ועשה לגבי עובר המצוי במעי אמו )שפרן, 
'הצלת עובר' ]לעיל הערה 13[, פסקאות 27-23(. לאור זאת נראה כי ניתן להגדיר הימנעות מהצלת 
העובר כהפלה על דרך המחדל. באשר לחומרת הפלה מסוג זה, יש לבחון את השאלה אם מן הראוי 
מבחינה מוסרית שיוטל עונש זהה על הגורם לתוצאה של הריגת עובר, ללא תלות בשאלה אם ההפלה 
נגרמה באופן פסיבי או אקטיבי, או שמא יש משמעות לדרך גרימת התוצאה. בהלכה ישנו כלל הקובע 
כי אין עונשין על לאו שאין בו מעשה. לכאורה אפשר לומר שניתן להסיק מכלל זה שאין להעניש על 
מחדל, גם אם גרם לתוצאה חמורה. מצד אחר, נחום רקובר מציע כי כל זמן שאין די בציווי התורה כדי 
להרתיע אנשים מלעבור את העבירה, ראוי לנקוט אמצעי ענישה שיבטיחו זאת )נ' רקובר, '"לא תעמוד 
על דם רעך" — האמנם?', מחקרי משפט, יז ]תשס"ב-2002[, עמ' 499-498(. בהתאם לשיטה זו, הרי 
שיש להטיל עונש על הגורם להפלה בדרך מחדל, אם קיים ציווי בתורה לדאוג להצלת העובר ורצוננו 

להבטיח קיום ציווי זה. 
תיק מ.א 38/89, מחוזי ירושלים. 	37

אם כי יש לציין שהיו מי שביקרו את החלטתו וטענו שכהן לא הכריע בשאלה זו. ראו למשל: א' בן  	38
שלמה, 'דילמה של חיי עובר מול מות האם', רפואה ומשפט, 21 )נובמבר 1999(, עמ' 46. אולם נדמה 

שהכרעת השופט, שיש לשקול בראשונה שיקולים לטובת האם, מעידה שהחשיבה חיה ולא מתה. 
ראו למשל אצל בן שלמה, שם, עמ' 46.  	39



עירית ע





ו
פר־שטרק






374

מי שמסרבים להכיר במוות מוחי כקריטריון לקביעת המוות. שהרי כל עוד האם נמצאת 
האינטרסים  פני  על  שלה  האינטרסים  את  ולהעדיף  לטובתה  לפעול  יש  חיים,  של  במצב 
גישה  נוקטים  מדוע  להסביר  הפחות  לכל  )או  העולם  לאוויר  יצא  שטרם  העובר  של 
המעדיפה את האינטרסים של העובר על פני האינטרסים הקיימים של האם(. כאמור, הרב 
שבשאלת  ראינו  כן  כמו  המוח;  מות  קריטריון  של  הנחרצים  מתנגדיו  עם  נמנה  ולדנברג 
אינטרסים שיש  'נפש' עצמאית בעלת  בעובר  רואה  ולא  גישה מקלה  נוקט  הוא  ההפלות 
כהן,  ולדנברג להחלטת השופט  הרב  לכן מתעצמת השאלה מדוע התנגד  בהם.  להתחשב 

עצמו.40  שלו  המוצא  ומהנחות  משיטתו  ישיר  באופן  נובעת  שלמעשה 

ווזנר הלוי  שמואל  הרב  של  פסיקתו   .1.2.4
חיזוק נוסף לכך, שהמסקנה המתבקשת מעמדה המתנגדת להכרה בקריטריון המוות המוחי 
היא שהאם אינה מתה, ולכן חל איסור לפגוע בה ולקצר את חייה ואין ליילד את התינוק, 
אודות  על  ווזנר  הרב  נשאל  תשמ"ו  בשנת  דומה.  במקרה  ווזנר  הרב  של  מפסיקתו  עולה 
ולהוציא  אותה  לנתח  מותר  האם  להריונה:  השביעי  בחודש  ונמצאת  שחלתה  הרה  אישה 
בתשובתו  למתה?  נחשבת  והיא  שלה  האחרונים  הגסיסה  רגעי  שתמו  כשיראו  הוולד  את 

האם: מות  קביעת  הוא  הוולד  הוצאת  את  להתיר  והכרחי  ראשון  תנאי  כי  מבהיר  הוא 

בתשובת דבר זה אומר דלעניות דעתי בזמן הזה, אפשר ומותר לעשות כן — דהנה 
ומתה מביאין סכין אפילו דרך  בשו"ע או"ח סי' ש"ל ס"ה — היושבת על המשבר 
שאין  ומה  וברמ"א  חי  ימצא  שמא  הולד  ומוציאים  בטנה  וקורעין  הרבים  רשות 
נוהגין כן אפילו בחול פשוט משום דאין בקיאין במיתת האם בקרוב כ"כ שאפשר 
אפשר  הזה  בזמן  כי  והיות   — נתעלפה  רק  שמא  דחוששין  והיינו   — לחיות  לולד 
עפ"י  האחרונה  נשימה  שנשמה  וגם  דומם,  והלב  המות  שנכנס  לקבוע  בקלות 
שיש  לקבוע  אפשר  גיסא  ולאידך  ס"ד,  שכ"ט  סי'  באו"ח  המבוארים  הסימנים 
והחשש  נפש,  פקוח  ודאי  אלא  נפש  פקוח  ספק  כאן  ואין   — גמורה  חיות  לולד 
את  קבענו  ואנו  מיעוט  רק  הם  הכי  בלאו  עילוף  סימני  עם  מיתה  סימני  להחליף 
 ]...[ הולד  על  דמפקחין  הב"י  כרבינו  בזה  לפסוק  עלינו  א"כ  בודאות  המיתה 
על  רק  לזה שהמיתה תיקבע  ותנאי ראשון   — החי  הולד  להוציא  א"כ שוב מותר 
יבאו  שלא  כדי  למעשה,  גסיסה  בסימני  ובקיאים  בהלכה,  בקי  חכם  תלמיד  ידי 

בזה.41  להרס  רופאים 

ולדנברג  הרב  של  המוצא  מהנחות  הנגזרות  המסקנות  את  מייצגת  ווזנר  הרב  פסיקת 
שהוזכרו לעיל, ושהיינו מצפים למצוא גם בפסיקתו במקרה האישה ההרה. בדומה לרב 
הוא  ממנו,  בשונה  אולם  האדם.  מות  כמגדיר  מוחי  במות  מכיר  לא  ווזנר  הרב  ולדנברג, 

אין בדברים אלו לבקר את התנגדות הרב ולדנברג לשיקולי האב, שביקש לא ליילד את העובר בשל  	40
איכות חייו הירודה הצפויה ובשל הקשיים לגדלו. הביקורת היא רק כלפי התנגדותו לתוצאה של הכרעת 
השופט, שאין לנתח את האם, כיוון שיש לדאוג לשלומה ולא לפגוע בה. נראה ששיקולים אלו נובעים 

משיטתו של ולדנברג עצמו ביחס למוות המוחי כאמור. 
ווזנר, שבט הלוי, חלק ו, סימן כז. 	41



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

375

האם  את  להגדיר  ניתן  המיתה  סימני  שאר  כל  שיוכרו  ברגע  רק  כי  לכך  בהתאם  קובע 
ולדנברג לא דורש  ורק אז יש לפעול למען הצלת העובר שבמעיה. לעומתו, הרב  כמתה, 
שעלולות  פעולות  לבצע  מתיר  אלא  העובר,  להצלת  מקדמית  כדרישה  האם  מות  את 
ווזנר  לגרום לקיצור חייה, מבלי לנמק מה עומד ביסוד הכרעתו. ההשוואה לפסיקת הרב 
הרב  של  פסיקתו  על  התמיהה  את  ומחזקת  כהן  השופט  לפסיקת  להשוואה  מצטרפת 

שלו.  המוצא  מהנחות  ישיר  באופן  נובעת  שאינה  שנדמה  ולדנברג, 
לנתח  שיש  ולדנברג,  הרב  קביעת  כי  המסקנה  מתחזקת  המשווה  מהעיון  לסיכום, 
אינה  עוברה,  את  להציל  מנת  על  מוחי  מוות  של  במצב  הנמצאת  ההרה  האישה  את 
לעמדתו  בסתירה  ועומדת  המוחי  המוות  בעניין  שלו  המוצא  הנחות  עם  מתיישבת 
לעמדתו  גם  ובסתירה  למות  נוטה  בחולה  לטיפול  הנוגע  בכל  המחמירה  ההלכתית 

ההפלות.  בסוגיית  המקלה  ההלכתית 
בדברי  הסתירה  את  להבין  ניתן  כיצד  פתחנו:  שבה  השאלה  מתעצמת  זאת,  לאור 
כך שלמרות  שונות,  תכליות  לאור  פסיקתו משתנה  כי  לקבוע  ניתן  האם  ולדנברג?  הרב 
שבאופן עקרוני הוא מסרב להכיר במוות המוחי כקריטריון הלכתי לקביעת המוות, הרי 
לשאלה  שהתשובה  במקרה  העובר?  הצלת  של  תכלית  לשם  אחרת  לפסוק  מוכן  שהוא 
הזקוק  חולה  אדם  הצלת  לבין  עובר  הצלת  בין  ההבדל  טיב  את  לבחון  יש  חיובית,  זו 
למוות  מוחי  מוות  ולדנברג  הרב  מחשיב  עובר  הצלת  לשם  מדוע  להשתלה.  לאיברים 
גמור, ואילו לשם הצלת אדם באמצעות השתלת לב הוא מסרב בכל תוקף להכיר במוות 
כמה  אבחן  להלן  הנתרם?  ושל  התורם  של  כרצח  זאת  מגדיר  ואף  האדם,  כמות  מוחי 

השונות.  הפסיקות  בין  הסתירה  ליישוב  כיוונים 

הקונפליקט ליישוב  כיוונים   — מנחים  מוסריים  עקרונות  	 .2
הפעולה מהות   .2.1

הסבר אפשרי ליישוב הקונפליקט עשוי להיות בהבחנה בין פעולות שמהותן שונה. הסבר 
אם  אבחן  בטרם  לתוצאתה.  מייחס משמעות  ולא  כשלעצמה  הפעולה  בטיב  זה מתמקד 
ולדנברג, אעמוד על טיבה  ההבחנה המוצעת עשויה להסביר את הסתירה בפסיקת הרב 
הלכתית  בתשובה  תחילה  אעיין  כך  לשם  הפעולות.  שיפוט  על  השלכותיה  את  ואדגים 
איש  החזון  בהמשך.  שנראה  כפי  ולדנברג,  הרב  בפסיקת  גם  הנזכרת  איש,  החזון  שכתב 
להטות  מותר  אם  בשאלה  להכריע  בבואו  הפעולות  מהות  בין  בהבחנה  להשתמש  הציע 
חץ שכוון לפגוע בקבוצת אנשים, גם כשנראה שהטיית החץ תפגע באדם בודד שנמצא 

השני:  בצד 

ויכול להטותו לצד אחר ויהרג  ויש לעיין באחד רואה חץ הולך להרוג אנשים רבים 
הרבים  יהרגו  כלום  יעשה  לא  ואם  יצולו,  זה  שבצד  ואלו  אחר,  שבצד  אחד  רק 
המסירה  דהתם  להריגה  אחד  למוסרים  דמי  דלא  ואפשר  בחיים.  ישאר  והאחד 
בטבע של  פעולה האכזריה של הריגת נפש ובפעולת זה ליכא הצלת אחרים  היא 
במה  קשור  האחרים  הצלת  גם  לאחרים  הצלה  עכשיו  גרם  המקרה  אלא  הפעולה 
היא בעיקרה  שמוסרים להריגה נפש מישראל, אבל הטיית החץ מצד זה לצד אחר 
במקרה  עכשיו  רק  אחר,  שבצד  היחיד  בהריגת  כלל  קשורה  ואינה  הצלה,  פעולת 



עירית ע





ו
פר־שטרק






376

אחד,  ובזה  רבות,  נפשות  יהרגו  זה  שבצד  ואחרי  מישראל  נפש  אחר  בצד  נמצא 
דאפשר.42  מאי  בכל  ישראל  אבידת  למעט  להשתדל  לנו  דיש  אפשר 

את  ומעלה  להריגה  שנועדה  לפעולה  להצלה  שנועדה  פעולה  בין  מבחין  איש  החזון 
יחיד להצלת רבים.  זו רלוונטית בקביעת סדר העדיפויות בין הצלת  האפשרות שהבחנה 
שמותר  הרי  חץ(,  )כהטיית  הצלה  פעולת  היא  וממהותה  שמטבעה  בפעולה  מדובר  אם 
משום  אחר,  אדם  להיהרג  עלול  ממנה  כתוצאה  אם  גם  הרבים,  הצלת  למען  לעשותה 
ויש לראותה כמקרית.  נובעת בהכרח מטבע פעולת ההצלה  שהריגת האדם האחד אינה 
שרוצים  לשלטונות  אדם  )כמסירת  אקטיבית  הריגה  בפעולת  כשמדובר  זאת,  לעומת 
המסירה  שפעולת  כיוון  הרבים,  הצלת  למען  כשהיא  גם  לעשותה  שאסור  הרי  להורגו(, 

הריגה.  של  פעולה  היא  מטבעה 
במעשה  ערך  הרואה  הדאונטולוגית,  המוסר  לתורת  שייכת  איש  החזון  של  הבחנתו 
זאת בשונה מהתפיסה התועלתנית, הקובעת  ולא מייחסת חשיבות לתוצאה.  כשלעצמו 
התועלתנים,  פי  על  הכללית.  הרווחה  לסך  תוצאתה  תרומת  פי  על  הפעולה  ערך  את 
כיוון  מוסרית,  מבחינה  ראויות  לפעולות  ייחשבו  המסירה  פעולת  וגם  החץ  הטיית  גם 
לעומתם,  יותר.  גדולה  כללית  לרווחה  מובילות  כך  ידי  ועל  הרבים  להצלת  גורמות  שהן 
יתירו  ולכן  בלבד,  עצמו  המעשה  את  ויבחנו  התוצאה  משאלת  יתעלמו  הדאונטולוגים 
מוסר  בתורת  קאנט, שהחזיק  כך  להריגה.  האדם  את מסירת  יאסרו  אך  החץ  הטיית  את 

לביצועה.43  שהוביל  הרצון  פי  על  נבחנת  הפעולה  מוסריות  כי  גרס  דאונטולוגית, 
ייתכן שניתן ליישב  לאור ההבחנה המוצעת בדברי החזון איש בין טבען של פעולות, 
עובר  הוצאת  לצורך  בטן  שפתיחת  בעוד  כך:  ולדנברג  הרב  של  בעמדתו  הסתירה  את 
כן היא מותרת, הרי שפתיחת חזה של אדם לצורך  נחשבת לפעולת הצלה במהותה ועל 
זו  לאפשרות  חיזוק  אסורה.  היא  כן  ועל  במהותה  הריגה  לפעולת  נחשבת  לבו  הוצאת 
האישה,  בטן  חיתוך  פעולת  את  מתאר  כשהוא  הדיון:  את  המנחה  בטרמינולוגיה  מצוי 
מתוך  האשה  של  מרחמה  העובר  את  'להוציא  העובר:  הצלת  את  ולדנברג  הרב  מדגיש 
פי  על  אף  החזה,  פתיחת  פעולת  את  מתאר  כשהוא  ואילו  הילד';  חיי  את  להציל  רצון 
הלב  הוצאת  את  להדגיש  בוחר  הוא  אחר,  אדם  הצלת  של  לתכלית  נועדה  היא  שגם 

כרוצח'.  דינו  ליבו  את  אז  'והמוציא  רצח:  שמשמעותה 
ולדנברג  הרב  מתיר  ההרה  האישה  של  במקרה  מדוע  מובן  הרי  זו,  הנחה  נקבל  אם 
והוא  לעובר,  ופתיחת הבטן פעולת הצלה  הניתוח  רואה בעצם  כיוון שהוא  לנתח אותה, 
זו, הרי הוא רואה אותה  נזקק לשאלת קביעת רגע המוות. אם תיפגע האם מפעולה  לא 
כמו האדם הבודד שנפגע מהטיית החץ באופן מקרי ולא כתוצאה הכרחית של הפעולה. 
גם  לבו,  את  להוציא  מנת  על  אדם  של  חזה  פתיחת  שולל  ולדנברג  הרב  זאת,  לעומת 
בדומה  הריגה ממש,  היא  לב(  )הוצאת  פעולה שכזו  כיוון שמהות  הצלת אחר,  למען  אם 

הרבים.  הצלת  לצורך  בודד  אדם  להסגיר  לאיסור 

חזון אי"ש, חושן משפט, סנהדרין, סימן כה. 	42
כך נפתח ספרו העוסק בתיאוריית המוסר שלו: 'אי אפשר להעלות על הדעת דבר כלשהו בעולם, ואכן  	43
אף לא מחוצה לו, שיכול להחשב לטוב ללא כל סייג, חוץ מרצון טוב' )ע' קאנט, הנחת יסוד למטאפיזיקה 
של המידות, בתרגום ח' אלשטיין, תל אביב: ידיעות אחרונות, ספרי חמד, 2010, חלק ראשון, עמ' 42(. 



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

377

ניתן כמובן לתהות על הסבר זה ולהקשות: האם עצם הבחירה בפעולת ההצלה  מנגד, 
היא  להריגתו(,  אפילו  )או  ב־ב'  בטיפול  לפגיעה  הכרחי  באופן  גורמת  כשזו  גם  א',  של 
שמא  או  הצלה?44   — חיובי  הינו  הפעולה  שתוכן  מפני  רק  למוסרית  ותיחשב  לגיטימית 
ובלתי  שליליות  השלכות  מתחייבות  כשלעצמה  חיובית  מפעולה  שאם  לטעון  ניתן 
הופכת  עצמה  והפעולה  נפגע,  החיובית  ההצלה  פעולת  של  טיבה  שגם  הרי   — מוסריות 

באחר? מוסרית  לא  פגיעה  הכרחי  באופן  מחייבת  שהפעלתה  כיוון  מוסרית  לבלתי 
האפשרות האחרונה מצויה במשנתו של קאנט, המחשיב תוצאה הכרחית של הפעולה 
להתחשב  שיש  סבור  הוא  שאף  איש  החזון  מדברי  נראה  הפועל.  של  מהכוונה  חלק 
הטיית  של  במקרה  שלשיטתו  אלא  ההכרחיות.  בתוצאותיה  גם  הפעולה  טיב  בבחינת 

הכרחית.  ולא  מקרית  כתוצאה  מתפרשת  הבודד  האדם  הריגת  החץ, 
תוצאות  ממנה  נובעות  שלא  בתנאי  רק  למוסרית  תיחשב  שפעולה  בהנחה  גם 
החזון  שנקט  המציאות  פירוש  אופן  על  להקשות  ניתן  עדיין  מוסריות,  שאינן  הכרחיות 
רואה  החץ  מטה  כאשר  אנשים,  קבוצת  נגד  שמכוון  חץ  הטיית  שבפעולת  ולטעון,  איש 
'במקרה נמצא בצד אחר נפש  מולו אדם בודד בצד השני — הרי שלא מדובר במצב שבו 
מישראל', כפי שמתאר החזון איש, אלא בתוצאה הכרחית של הפעולה. כלומר, לא ברור 
מפרש  הוא  מדוע  הפעולות.  של  ה'טבעי'  אופיין  את  לקבוע  איש  החזון  את  מנחה  מה 

הריגה? ולא  הצלה  מטבעה  שהיא  כפעולה  החץ  הטיית  את 
'כשלעצמו'  המעשה  את  להגדיר  וניסיונות  והריגה  הצלה  בין  התנגשות  של  מקרים 
סביב  הדאונטולוגיים,  בענפיה  ובייחוד  זמננו,  בת  המוסרית  בפילוסופיה  לרוב  נידונו 
ובעמדת  איש  החזון  בשיטת  דיוננו  את  להבהיר  עשויים  אלו  דיונים  הקרונית'.  'מקרה 

להלן. שיוצגו  כפי  ולדנברג  הרב 
נהג  מתאר  פוט,  פיליפה  הבריטית  הפילוסופית  ידי  על  שהוצג  הקרונית,  מקרה 
ורואה מרחוק חמישה אנשים. הנהג  קרונית שנוסע במהירות גבוהה במורד מסלול ראשי 
אמנם  האנשים.  חמשת  של  למותם  יגרום  הראשי,  במסלול  לנסוע  ימשיך  שאם  מבין 
חמשת  את  להציל  ובכך  צדדי  מסלול  לעבר  הראשי  מהמסלול  לסטות  אפשרות  לו  יש 
זו.45  כתוצאה של סטייה  ייהרג  ניצב אדם אחד שבטוח  האנשים, אלא שבמסלול הצדדי 
את  להסיט  מוסרית  מבחינה  הראוי  שמן  הינה  זמננו  בני  אתיקנים  בקרב  הרווחת  הדעה 
למות.46  האנשים  לחמשת  ולהניח  כלום  לעשות  לא  מאשר  אחד,  אדם  ולהרוג  הקרונית 
במקרים  הפעולות  של  המוסרי  לשיפוט  באשר  הפילוסופי  הדיון  את  לחדד  בניסיון 
לדון  תומסון  ג'ודית  האמריקאית  הפילוסופית  הציעה  והריגה,  הצלה  בין  התנגשות  של 
לסטות  אפשרות  לה  ואין  הראשי,  המסלול  במורד  נוסעת  קרונית  הגשר':  ב'מקרה  גם 

אפשרות כזו משתמעת למשל מההסבר הבא של שטיינברג: 'הצלת חיים היא מצווה חיובית, אך שאלת  	44
קביעת הקדימות להצלת חיים נוגעת לכתחילה, ומכוח "לא תעמד על דם רעך", ואיננה נוגעת לאיסורי 
רציחה. היינו גם מי שאיננו נוהג לפי קדימות מוגדרת, ובדיעבד נהג שלא על פי כללי הקדימויות, איננו 
עובר על איסור רציחה, כי בסופו של דבר הציל נפש' )א' שטיינברג, 'פעילות בחזית העורף — היבטים 

הלכתיים', אסיא, פא-פב )תשס"ח(, עמ' 5(. 
 P. Foot, ‘The Problem of Abortion and the Doctrine of the Double Effect’, Oxford Review, 	45

.5 (1967), pp. 5-15
 M. Otsuka, ‘Double Effect, Triple Effect and the Trolley Problem: Squaring the Circle in 	46

Looping Cases’, Utilitas, 20(1) (March 2008), pp. 92-93 )להלן אוטסוקה(.



עירית ע





ו
פר־שטרק






378

הראשי  למסלול  שמעל  אלא  שלפניה,  האנשים  חמשת  את  להציל  כדי  צדדי  למסלול 
ולגרום לכך שהאדם  יכול ללחוץ על כפתור  ניצב גשר ועליו עומד אדם. הצופה מן הצד 
ולא  הקרונית  תיעצר  מהפגיעה  וכתוצאה  הקרונית,  מסילת  אל  היישר  מהגשר  ייפול 
העמדה  את  שבדק  מקיף  סקר  ימות.47  מהגשר  שנפל  והאדם  האנשים,  בחמשת  תפגע 
הקרונית  במקרה  הראויה  המוסרית  להתנהגות  באשר  הציבור  בקרב  הרווחת  המוסרית 
מבחינה  ראוי  הקרונית  שבמקרה  סבורים  האנשים  מרבית  כי  מלמד,  הגשר  ובמקרה 
ממותם,  אנשים  חמישה  להציל  כך  ידי  ועל  צדדי  למסלול  הקרונית  את  להסיט  מוסרית 
הגשר  במקרה  זאת,  לעומת  זה.  במסלול  הניצב  היחיד  האדם  הריגת  של  המחיר  חרף 
לא במחיר של הצלת חמשת האנשים  גם  מותו,  אל  להפיל את האדם  הרוב שאין  סברו 

זמננו.48 בני  אתיקנים  בקרב  הרווחת  הדעה  גם  זו  האחרים. 
מותר  האם  זהה:  המקרים  שני  בבסיס  העומדת  המוסרית  שהשאלה  נראה  לכאורה 
הדעה  זאת,  ובכל  אנשים?  חמישה  להציל  בשביל  אחד  אדם  להרוג  מוסרית  מבחינה 
שיש  הינה  הנ"ל,  בסקר  הנשאלים  בקרב  גם  כמו  זמננו,  בני  אתיקנים  בקרב  הרווחת 
להכרעה  שמוביל  המקרים,  שני  בין  ההבדל  כן  אם  מהו  לברר  מעניין  המקרים.  בין  שוני 
 Doctrine( התוצאות  כפל  דוקטרינת  כי  שהציעו  היו  מהם.  אחד  בכל  שונה  מוסרית 
זו  דוקטרינה  של  מקורה  הללו.  במקרים  שונות  הכרעות  מצדיקה   )of Double Effect
אחת  תוצאות,  שתי  למעשה  כשיש  פיה  ועל  הביניים,  ימי  של  הקתולית  בתיאולוגיה 
והתוצאה  כשלעצמו  אסור  אינו  הוא  אם  המעשה  את  לעשות  מותר  רעה,  ואחת  טובה 
לפי  לוואי.  תוצאת  היא  אלא  רצויה  אינה  הגרועה  התוצאה  ואילו  הרצויה,  היא  הטובה 
חמשת  את  להציל  מנת  על  הצדדי  למסלול  הקרונית  את  להסיט  מותר  זו  דוקטרינה 
האנשים, והעובדה שבמסלול הצדדי נמצא אדם אחר שייפגע הינה תוצאת לוואי מצערת. 
זה  מעשה  כי  תיעצר,  שהקרונית  מנת  על  מהגשר  האדם  את  להפיל  אסור  זאת,  לעומת 
שלו  הלוואי  שתוצאת  פי  על  אף  כבאמצעי,  באדם  שימוש  שהוא  כיוון  כשלעצמו  אסור 

האנשים.  חמשת  הצלת  תהיה 
הקרונית  במקרה  השונות  המוסריות  ההכרעות  בין  להבדל  אחרת  מוסרית  הצדקה 
קאם  התוצאות.  כפל  לדוקטרינת  קאם  פרנסיס  שהציעה  בתיקון  מצויה  הגשר  ובמקרה 
)Extra Push( שנדרש על  ממקדת את השיפוט המוסרי של הפעולה בבחינת 'מאמץ יתר' 
לצפות  ניתן  כאשר  גם  פעולה  לעשות  מוסרית  מבחינה  מותר  לשיטתה,  לעשותה.  מנת 
יגרום להתרחשות רע, כל עוד הפעולה לא נעשית במטרה לגרום רע.49  מראש שביצועה 
זו, הסטת הקרונית במקרה הקרונית הינה מוסרית, אף על פי שידוע  בהתאם לדוקטרינה 
בפעולה  שמדובר  מאחר  הצדדי,  במסלול  שניצב  האדם  להריגת  תגרום  שהיא  מראש 
שנועדה להציל את חמשת האנשים. כלומר מדובר בפעולה שגורמת לרע, אך מבלי כוונה 
לגרום להתרחשותו, אלא מתוך מטרה לעשות טוב. לעומת זאת, גם בהתאם לדוקטרינה 
הראשי  במסלול  שנוסעת  הקרונית  לעבר  הגשר  על  העומד  האדם  הפלת  קאם,  שהציעה 
בהיעדר  או  בנוכחות  נעוץ  המקרים  שני  בין  ההבדל  לפסולה.  נחשבת  הגשר(  )במקרה 

.J. Jarvis Thomson, ‘The Trolley Problem’, The Yale Law Journal, 94 (1985), pp. 1395-1415 	47
אוטסוקה )לעיל הערה 46(, עמ' 93-92. 	48

 F. M. Kamm, Intricate Ethics: Rights, Responsibilities, and Permissible Harm, New York: 	49
.Oxford University Press, 2006



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

379

לרע. במקרה הקרונית, מטרת הסטת  יתר למען התרחשות הפעולה שגורמת  של מאמץ 
הקרונית היא הסרת האיום המיידי מחמשת האנשים ולא נעשה מאמץ יתר ישיר לפגוע 
באדם האחד. לעומת זאת במקרה הגשר המטרה היא לפגוע באדם הניצב על הגשר באופן 

פסול.  המעשה  ולכן  החמישה(,  הרג  יימנע  לא  בו,  נפגע  שאלמלא  )כיוון  ישיר 
אולם אתיקנים אחרים דחו את ההבחנות המוצעות בין מקרה הקרונית למקרה הגשר 
לא  גם  אדם,  להריגת  שתגרום  פעולה  לבצע  מוסרית  הצדקה  קיימת  שלא  מנגד  וטענו 

אחרים.50  אנשים  חמישה  הצלת  למען  נעשה  הדבר  כאשר 
החץ  הטיית  פעולת  את  להשוות  ניתן  כי  נראה  איש:  החזון  לפסיקת  כעת  נשוב 
זמננו כי מדובר בפעולה  לפעולת הסטת הקרונית — שלגביה הסכימו רוב האתיקנים בני 
של  לוואי  תוצאת  הינה  בצד  העומד  האדם  שהריגת  מכיוון  מוסרית,  מבחינה  מותרת 
הינו  החץ  הסטת  של  הטבעי  שאופייה  קבע  איש  שכשהחזון  נראה  ההסטה.  מעשה 
וגם אם כתוצאה של  פעולת הצלה, הוא התכוון לכך שמטרתה של הפעולה היא הצלה, 
בדומה  מותרת,  הראשית  שהפעולה  הרי  רעה,  לוואי  תוצאת  נגררת  הראשית  הפעולה 
שעמדה  גם  היא  זו  שתפיסה  להציע  ניתן  התוצאות.  כפל  בדוקטרינת  המוצע  להסבר 
ביסוד הכרעתו של הרב ולדנברג לנתח את האם ההרה, כיוון שהוא ראה בהוצאת העובר 
מרחמה את הפעולה הראשית, ואת מות האם כתוצאה מהניתוח החשיב לתוצאת לוואי 
על  גם  מוסרי.51  במעשה  שמדובר  הרי  התוצאות  כפל  דוקטרינת  פי  על  בלבד.  מצערת 

ראו למשל ביקורתו החריפה של מייקל אוטסוקה על ההבחנה שהציעה קאם, שאין הבדל מוסרי בין  	50
המקרים ושניהם מעוררים למעשה אותה דילמה מוסרית: האם יהיה זה מוסרי להרוג אדם אחד על מנת 
להציל חמישה אחרים? אוטסוקה סבור שאין זה מוסרי להצדיק הרג של אדם אחד לטובת חמישה. יש 
לציין כי הביקורת שמתח כוונה נגד הצעה של קאם שקיים הבדל מוסרי בין הסטת הקרונית במקרה 
ה'לופ' )שהיא מותרת( לבין הפלת האדם במקרה הגשר )שהיא אסורה(. מקרה ה'לופ' הוא מקרה נוסף 
של קרונית הנוסעת במורד מסלול ראשי, שאם לא יעצרו אותה תמשיך ותפגע בחמישה אנשים. ניתן 
להסיט את הקרונית למסלול צדדי, אך בשונה ממקרה הקרונית הקלאסי, המסלול הצדדי מתחבר למסלול 
הראשי מצדו השני. כלומר, אם הקרונית תסטה למסלול הצדדי ולא יהיה שם דבר שיעצור אותה, היא 
תפגע בחמשת האנשים שנמצאים במסלול הראשי מהצד השני. אלא שבמקרה המתואר ניצב אדם על 
המסלול הצדדי, ועל כן הסטת הקרונית תגרום להריגתו ולעצירתה. רוב הפילוסופים של המוסר תפסו 
את הסטת הקרונית כמותרת גם במקרה ה'לופ' מכיוון שהריגת האדם נחשבת לתוצאת לוואי, ואילו 

הצלת חמשת האנשים היא התוצאה הרצויה, וכך גם הציעה קאם בהתאם לדוקטרינת מאמץ היתר.
אוטוסקה טען מנגד שהסטת הקרונית נעשית במטרה ישירה לפגוע באדם היחיד שעומד במסלול הצדדי  	
ועל כן היא אסורה בדיוק כשם שהפלת האדם העומד על הגשר אסורה. בשני המקרים מתבצעת פעולה 
שמטרתה לפגוע באדם היחיד כדי לעצור את הקרונית )בין שהוא עומד על הגשר ובין שהוא ניצב במסלול 
הצדדי(. ההבדל היחיד ביניהם הוא שבמקרה של הגשר האדם מוסט כדי לפגוע בקרונית, ואילו במקרה 

הקרונית, הקרונית מוסטת כדי לפגוע באדם.
מובן שהביקורת נגד שיפוט מוסרי זה חריפה עוד יותר מאשר הביקורת נגד הקביעה שהסטת הקרונית  	
במקרה הקרונית הסטנדרטי היא מוסרית )מכיוון שבמקרה הקרונית הרגיל די בהסטת הקרונית לצורך 
הצלת האנשים, גם אם לא יעמוד במסלול המקביל אדם נוסף שימות, ואילו במקרה ה'לופ', נוכחותו של 
אדם נוסף שימות כתוצאה מהסטת הקרונית הכרחית על מנת להציל את חמשת האנשים(. אך לענייננו, 
הביקורת של אוטסוקה רלוונטית גם למקרה הקרונית הסטנדרטי, שבו ידוע מראש שאדם אחר ניצב 
במסלול המקביל שאליו תוסט הקרונית וייהרג כתוצאה של הסטתה. ראו אוטסוקה )לעיל הערה 46(, 

עמ' 110-92.
חיזוק אפשרי להבנה זו מצוי בפסיקות של הרב ולדנברג שבהן התיר לבצע מעשה שהוא מותר כשלעצמו,  	51
אף על פי שידוע מראש שיגרום לתוצאת לוואי אסורה, כאשר הפעולה המותרת היא לשם מצווה. הכלל 



עירית ע





ו
פר־שטרק






380

העובדה  חרף  מותרת,  אמו  מרחם  התינוק  הצלת  פעולת  קאם  שהציעה  הדוקטרינה  פי 
שמטרת  מכיוון  מותה,  את  מראש  לצפות  ניתן  ואף  האם  למות  לגרום  עלול  שהניתוח 
הפעולה הינה הצלת התינוק. לעומת זאת, הוצאת לב מחולה במצב של מוות מוחי הינה 
)הריגתו אינה תוצאת לוואי אלא  ולכן היא פסולה  פעולה שגורמת באופן ישיר להריגתו, 

הגשר.  על  העומד  האדם  להפלת  בדומה  הראשית(,  הפעולה  היא 
בסוגיות  ולדנברג  הרב  של  פסיקתו  מגמת  לנוכח  בקושי  נתקל  זה  הסבר  אולם 
בנוגע  המוצעות  ההבחנות  את  מקבל  לא  שהוא  נראה  אלו  במקרים  והריגה.  הצלה  של 
ולו היה נדרש להכריע היה מסכים דווקא עם הביקורת הנשמעת בשיח  למהות הפעולה, 
נגדן, שלפיה הריגת אדם אינה מוצדקת מבחינה מוסרית, גם לא כאשר הדבר  הפילוסופי 

להלן. שיודגם  כפי  אחרים,  של  חיים  הצלת  לטובת  נעשה 

תעשה ואל  שב   .2.2
ולדנברג  הרב  בפסיקת  מפורש  באופן  נידונה  לעיל  שהוצג  מהסוג  מוסרית  דילמה 
יחיד למען הצלת רבים. השאלה שעמדה לבירור בפסיקתו  בהתייחסו לסוגיה של הריגת 
רבים  הצלת  למען  הצלה  פעולת  לעשות  רשאים  'אם  איש:  החזון  שנשאל  לזו  דומה 
ולדנברג  הרב  מזכיר  תשובתו  בפתח  יחיד'.52  ייהרג  הפעולה  זאת  ידי  על  כאשר  ממיתה 
וביקשו מר' טרפון שיחביאם  סיפור תלמודי על חבורת אנשים מהגליל, שנחשדו ברצח 
להחביאם,  מסרב  טרפון  ר'  להענישם.  מנת  על  אותם  תחפש  שוודאי  המלכות  מפני 
הספק  משום  אך  לפושעים,  לסייע  איסור  וחל  הרצח  מעשה  את  ביצעו  שאכן  מחשש 
)תלמוד  המלכות  מפני  בו  להתחבא  מקום  בעצמם  להם שיחפשו  מייעץ  הרגו,  לא  שמא 

ע"א(.  סא,  דף  נידה,  מסכת  בבלי, 
ר' טרפון מיותרת, שהרי סביר להניח שמשעה שסירב לבקשתם,  לכאורה עצתו של 
אלא,  כן.  לעשות  להם  מייעץ  היה  אלמלא  גם  בעצמם  מחבוא  הגליל  בני  מחפשים  היו 
המנחה  הכלל  את  ללמד  כדי  התלמודי  בסיפור  מתוארת  עצתו  ולדנברג,  הרב  מסביר 
'שב ואל תעשה', שלפיו יש להמשיך בפעולה  במקרים של התנגשות בין הצלה להריגה: 
זה קורא  גם אם תכליתה היא הצלה. בהתאם לכלל  לנקוט פעולה חדשה,  ולא  הנוכחית 
הרוצחים  את  מלהחביא  נמנע  טרפון  שר'  ומציע  התלמודי  הסיפור  את  ולדנברג  הרב 
המלכות,  בידי  מוות  בעונש  כך  על  נענש  היה  בביתו,  אותם  מוצאים  היו  שאילו  מכיוון 
זאת, העצה  לעומת  הרבים.  להיהרג למען הצלת  אינו רשאי(  )ואף  אין אדם מחויב  והרי 
'כי  לטובתם:  שהיא  מציאות  ליצור  הגליל  לבני  מאפשרת  עצמם,  להחביא  להם,  שייעץ 
לכך,  דרישה  כשתבוא  ולמוסרם  אותם  לגלות  דין  פי  על  כך  אחר  כבר  אסור  יהא  אז 

ההלכתי המהווה תשתית להיתר פעולות במקרים מסוג זה הינו שאין איסור לבצע פעולה במקרה של 
'פסיק רישא דלא ניחא ליה במקום מצוה'. כלומר, הכלל מורה על היתר לבצע פעולה מותרת לשם 
מצווה גם אם ידוע שתוביל לתוצאה אסורה. ראו למשל: ציץ אליעזר, חלק ו סימן לד; חלק ח, סימן 
יב. אולם יש לציין כי הדיון במקרים אלו נוגע להלכות שמירת שבת )פתיחת מקרר בשבת שמובילה 
להפעלת המנוע החשמלי של המקרר, צינון מים שמוביל להקפאת קרח בשבת וכד'( ולא נדרש לסוגיות 
של פיקוח נפש — שבהן, מטבע הדברים, מלאכת האיזון בין הערכים המתנגשים )הצלת חיים מותרת 

וגרימת מוות אסורה( מורכבת יותר. 
ציץ אליעזר, חלק טו, סימן ע. 	52



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

381

ולהניח  והיה בזה בכדי לרצותם  ידי כך,  וינצלו על  אלא יצטרכו להיות בשב ואל תעשה, 
דעתם'.53  את 

לשיטתו,  החץ.  הטיית  בעניין  איש  החזון  בדברי  ולדנברג  הרב  מוצא  להבנתו  חיזוק 
של  ובסופו  הצלה,  של  ראוי  מעשה  היא  החץ  שהטיית  מהקביעה  בו  חזר  איש  החזון 
לעניות  נראה  'לכן  ולדנברג:  הרב  מסיק  זאת  לאור  עיון.  בצריך  האמור  את  השאיר  דבר 
עדיף'.54  תעשה  ואל  השב  יותר  קובע  ז"ל  איש  החזון  חקירת  של  דא  כגון  דבכל  דעתי 

בין  השוויון  ערך  על  מושתתת  תעשה'  ואל  'שב  בכלל  לבחירה  המוסרית  ההצדקה 
ולדנברג:  הרב  שמבהיר  כפי  חזית',  'מאי  התלמודית  הטענה  ידי  על  המיוצג  האדם,  בני 

ואל  ולאיזה צד היוצא השב   ]...[ זה סומק מדמו של חבירו  מאי חזית דדמו של 
סומק  דמא  איזה  לקבוע  לנו  אפשר  ואי  בהיות  להתנהג,  צריך  צד  כאותו  תעשה 
בידים  עבירה  שום  מלעשות  מניעה  של  בקו  לנקוט  לנו  יש  כן  ועל  בזה,  טפי 
לפסוק  כן  גם  לנו  יש  ז"ל  איש  החזון  חקירתו של  בנידון  גם  איפוא  כן  ואם   ]...[
החץ  את  ועשה  בקום  להטות  ולא  תעשה  ואל  בשב  להיות  בכזאת,  בהחלטיות 

אחר.55 לצד 

הרב  של  הלכתית  בהכרעה  מצוי  זה  כלל  של  הלכת  מרחיקות  להשלכות  מובהק  ביטוי 
של  בדילמה  מדובר  רכב.  נהג  של  והריגה  להצלה  בנוגע  מוסרית  דילמה  לגבי  ולדנברג 
יכול  זה  בשלב  הכביש.  את  שחוצה  אנשים  חבורת  מולו  רואה  ולפתע  ברכב  הנוהג  אדם 
או  תעשה(,  ואל  שב  )בחינת  בנסיעתו  ולהמשיך  פעולה  שום  לנקוט  לא  לבחור  הנהג 
חבורת  מדריסת  להימנע  מנת  על  ועשה(  קום  )בחינת  פתאומי  באופן  לעצור  לבחור 
יחיד,  ויפגע בעובר אורח  ייסוג מעט אחורנית  האנשים. אלא שבעצירה פתאומית הרכב 
תעשה'  ואל  'שב  לכלל  בהתאם  בו.  הפגיעה  של  כתוצאה  וייהרג  הרכב  מאחורי  שעומד 

כך: ולדנברג  הרב  מכריע 

כזה, אם לישאר  לנהוג במצב  יותר  לו לבחור  יש  והשאלה נשאלת בכאמור במה 
אחורה  לסגת  או  שלפניו,  אחדים  יהרגו  כן  ידי  ועל  תעשה  ואל  שב  של  במצב 
ואל  בשב  בזה  להיות  יש  לדעתנו  וכאמור  היחיד,  יהרג  זה  ידי  ועל  ועשה  בקום 
ולא  ועשה,  קום  של  במעשה  המתבטאת  פעולה  שום  לעשות  ולא   ]...[ תעשה 
הוא  ולמעשה  בהיות  הצלה,  פעולת  לשם  בזה  כוונתו  שהוא  מה  הדבר  משנה 

היחיד.56 את  בודאות  כך  ידי  על  יהרוג 

את  הבוחן  בכלל  מדובר  תעשה':  ואל  'שב  הכלל  מאפייני  על  אור  שופכים  אלו  דברים 
בהתאם  הפעולה,  טיב  לגבי  איש  החזון  שהציע  לכלל  דומה  באופן  הפעולה,  מוסריות 
כלל  גם  זו  מבחינה  המעשה.  מתוצאות  ומתעלם  תעשה(,  ואל  )שב  ההתנהגות  לאופי 

שם. 	53

שם. 	54

שם. 	55

שם. 	56



עירית ע





ו
פר־שטרק






382

ולדנברג  הרב  מכריע  שלעיל  בדוגמה  כך  הדאונטולוגיים.  הכללים  לקבוצת  משתייך  זה 
כתוצאה  אם  גם  ואל תעשה(,  )בחינת שב  החל  בפעולה שבה  להמשיך  הנהג  על  שחובה 
יגרום להריגת אדם עקב נקיטת פעולה חדשה. ובלבד שלא  מכך תיהרג קבוצת אנשים, 

ראוי  כיצד  ונבחן  מוחי  מוות  של  במצב  שנמצאת  ההרה  האישה  למקרה  כעת  נשוב 
לפעול בו לאור הכלל המנחה 'שב ואל תעשה'. בהנחה שהאם ההרה עודנה חיה )לשיטת 
ולשימור  לנקוט פעולות להצלתה  הרי שיש להמשיך  למוות מוחי(,  בנוגע  ולדנברג  הרב 
היא הצלת  גם אם תכליתה  חייה,  כל פעולה חדשה שמנוגדת להצלת  לנקוט  ואין  חייה, 
והוא מנוגד לכלל  'קום ועשה',  ייחשב פעולה של  העובר. לאור זאת, חיתוך בטן האישה 
לענייננו  מרתק  ועוד,  זאת  פעולות.  של  מוסריותן  לבחינת  באשר  ולדנברג  הרב  שהציע 
להציל  אם  דילמה  עולה  שבו  במקרה  שגם  פסיקה  באותה  מבהיר  ולדנברג  שהרב  לציין 
תעשה'  ואל  'שב  הכלל  את  להחיל  יש  טריפה,  אדם  הריגת  חשבון  על  ושלם  בריא  אדם 
להרוג  שמותר  חושבים  שהיינו  פי  על  אף  השלם,  הצלת  למען  הטריפה  את  להרוג  ולא 
הבהרה  חייב.57  אינו  טריפה  להעדיף את הצלת השלם, משום שההורג  כדי  את הטריפה 
ההרה,  באם  ניתוחית  פעולה  לבצע  איסור  חל  שלפיו  המוצע,  הניתוח  את  מחזקת  זו 
כאשר  גם  מוצדקת  ואינה  אסורה  היא  ולכן  ועשה',  'קום  בגדר  תהיה  זו  שפעולה  כיוון 

אחר.  הצלת  למען  נעשית  היא 
במקרה  ולדנברג  הרב  של  ההלכתית  הכרעתו  את  להבין  ניתן  כיצד  כן  אם  ברור  לא 
זו  פסיקה  להסביר  היחידה  האפשרות  תעשה'.  ואל  'שב  הכלל  לאור  ההרה  האישה 
של  מבטו  מנקודת  המקרה  את  לבחון  היא  תעשה'  ואל  'שב  של  הכלל  עם  כמתיישבת 
הוא  השגרתי  שהמצב  להציע  ניתן  כך  האם.  של  חייה  משאלת  ולהתעלם  בלבד  העובר 
נקיטת פעולת הצלה לעובר המצוי במצוקה בשלב מתקדם של ההיריון, ולכן יש להתמיד 
אלה,  מפעולות  חריגה  האישה.  בטן  חיתוך  את  השאר  בין  הכוללות  להצלתו,  בפעולות 
'קום ועשה' ועל כן תהא  היינו הימנעות מחיתוך בטן האישה, תהיה פעולה שהיא בחינת 
משאלת  לחלוטין  מתעלם  ולדנברג  שהרב  מניח  שהוא  כיוון  דחוק  זה  הסבר  אך  אסורה. 

תמוה.58 שנראה  דבר  האם,  חיי 

דינו של ההורג את הטריפה נקבע בתלמוד: 'הכל מודים בהורג את הטריפה שהוא פטור' )סנהדרין עח,  	57
ע"א(. כך קבע גם הרמב"ם להלכה שההורג את הטריפה 'הרי זה פטור מדיני אדם' )הלכות רוצח, ב, ח(. 
הפטור המוענק בדין ההלכתי להורג את הטריפה מעונש מוות מעורר תמיהה ברמה המוסרית — מדוע 
הורג אדם פטור מעונש? ואמנם, נדמה שגם פוסקי ההלכה חשו בחוסר נוחות עם דין זה כאשר הציעו 
הסדרים חלופיים בדין המעניקים סמכות לבית דין ומלך להטיל סנקציה עונשית על הורג הטריפה. לדיון 
בדילמה המוסרית ובהסדרים החלופיים ראו: עופר־שטרק, הצדקות פילוסופיות )לעיל הערה 6(, עמ' 

.332-328
עם זאת, אפשרות מסוימת להניח שאמנם הרב ולדנברג מתעלם משאלת חיי האם כשזו מתנגשת עם  	58
שאלת חיי העובר, גם אם באופן לא־מודע, נוגעת להטיות מגדריות המשפיעות על הכרעות הלכתיות. 
רונית עיר שי מצביעה במחקרה על רצף של ברירות פרשניות לא הכרחיות המעצבות את פסיקת ההלכה 
בתחום ההפלות באופן שבו מועדפים האינטרסים של העובר על פני האינטרסים של האישה. לשיטתה, 
נקיטת עמדה זו מבטאת את היחס הסמוי, גם אם בלתי מודע, של הפוסק כלפי הנשים, המשליך על 
בחירותיהם הפרשניות של הפוסקים את המקורות ההלכתיים הראשוניים ועל תוצאת הפסיקה. לרוב 
מדובר בתפיסות שאינן רואות את האישה כשלעצמה כתכלית ולאור זאת הן ראויות לביקורת. מנקודת 
המבט ההלכתית, שאלת ההפלות נגזרת משאלת מעמדו של העובר. אם העובר מוגדר בעל מעמד של 
'נפש', הרי שהגורם למותו עובר על איסור דאורייתא של 'לא תרצח', אך אם העובר לא מוגדר 'נפש' יש 



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

383

)Triage( רפואי  בטיפול  קדימויות  סדר   .2.3
והאישה  ולדנברג במקרי השתלות האיברים  אפשרות אחרת להסבר הכרעותיו של הרב 
נוגעת לעמדתו הערכית באשר לשאלת סדר קדימויות בהצלה. מקרים שבהם יש  ההרה 
ואין די משאבים או די זמן על מנת להספיק לטפל  כמה חולים הזקוקים לטיפול רפואי, 
לטפל  היכולת  חוסר  עם  להתמודד  הרופא  על  כיצד  מוסרית:  דילמה  מעוררים  בכולם, 
מהחולים  אחד  לכל  להעניק  ולנסות  השוויון  ערך  פי  על  לפעול  האם  הנפגעים?  בכל 
החולים?  מן  לחלק  רק  רפואי  טיפול  ולהעניק  תעדוף  לערוך  שמא  או  שווה?  טיפול 
תיחשב  ולכן  השוויון,  בערך  פוגעת  באחר  טיפול  פני  על  אחד  בחולה  טיפול  העדפת 
עם  השלמה  היא  הרופא  בפני  העומדת  אחרת  אפשרות  דאונטולוגית.  מבחינה  לאסורה 
יציל אפילו חולה אחד כראוי, והעדפה של טיפול רק בחלק  העובדה שטיפול מועט לא 
זו, יש לבחור קריטריונים שיקבעו  מהמטופלים באופן כזה שיוכל להצילם. על פי גישה 
יש  מי  את  כגון  קשות,  בשאלות  יכריעו  אלו  קריטריונים  בטיפול.  הקדימויות  סדרי  את 
בדיון  מתוארת  זה  מסוג  קלאסית  דילמה  כלל?59  לטיפול  יזכה  לא  ומי  ראשון?  להציל 

מים:  ללא  בדרך  שהלכו  אנשים  שני  על  התלמודי 

להבהיר מדוע הריגתו אסורה. מסקירתה של עיר שי את המקורות ההלכתיים העוסקים בהפלת עובר, 
עולה תמונה כי כלל המקורות התנאיים אינם רואים בעובר 'נפש'. במקורות האמוראיים אמנם נשמעים 
גם קולות אחרים, אך ניתן להבחין במגמה ברורה הגוזרת לכל היותר איסור דרבנן בלבד על הפלת עובר. 
לעומת זאת, ההכרעות בפסיקת ההלכה של פוסקים בני זמננו נוטות ברובן להתייחס לעובר כאל נפש 
ולהפלתו כאל עבירה על איסור דאורייתא, למעט מקרים מובהקים של סכנה ודאית לחיי האם. עיר שי 
טוענת כי תפיסות מגדריות של פוסקי ההלכה מובילות להכרעות הלכתיות אלו, חרף הברירות הפרשניות 
הטבעיות יותר בפירוש המקורות ההלכתיים הראשוניים המאפשרים הפלת עובר והתייחסות לאישה 
כאל תכלית כשלעצמה. ראו: ר' עיר שי )נעמת(, 'תפיסות מגדריות בפסקי הלכה: סוגיית ההפלות 
כמקרה מבחן', עיונים חדשים בפילוסופיה של ההלכה, בעריכת א' רביצקי וא' רוזנק, ירושלים: מכון ון 

ליר ומאגנס, תשס"ח, עמ' 451-417. 
כאמור לעיל, מגמת פסיקתו הרווחת של הרב ולדנברג בנושא ההפלות הינה מקלה. הוא סבור שהפלה  	
היא איסור מדרבנן ולא מדאורייתא ומתיר לבצע הפלות בהתחשב בשיקולים שונים של טובת ההורים 
וטובת האם. לאור זאת לא נראה שניתן לייחס לו תפיסה מגדרית הרואה באישה כלי שמטרתו היא 
הבאת ילדים לעולם. עם זאת, יש מקום לבחון אם מגמתו המתירנית בסוגיית ההפלות נובעת מתפיסה 
מגדרית 'ליברלית' של תפקיד האישה, או שמא מתפיסתו את מעמד העובר כחסר ישות עצמאית. אם 
האפשרות האחרונה נכונה, ניתן להציע שבמצב של היריון מתקדם )כאמור בענייננו, מדובר באישה בחודש 
השביעי להריונה(, הרב ולדנברג נוטה לראות בעובר בעל מעמד קרוב יותר ל'נפש' עצמאית ולאור זאת 
הוא נדרש לעשות איזון ולהכריע בין אינטרס האישה לבין אינטרס העובר )דבר שלא נדרש לו בשאלות 
אחרות, כיוון שלא דובר בהיריון מתקדם והוא לא החשיב את העובר נפש בעלת אינטרסים(. ואכן כך 
עולה מדבריו במקרה של האישה ההרה: 'בהיות שהמדובר בחדש השביעי להריונה שהוולד הוא כבר 
אז עפ"י רוב בגדר של "חי הוא ודלת ננעלה בפניו"'. במצב זה, שבו מושווה מעמד העובר כמעט באופן 
זהה למעמד האם, הוא נדרש לאזן בין האינטרסים השונים ולהכריע ביניהם. ייתכן שהכרעתו להציל את 
העובר, גם במחיר של סיכון חיי האם, הושפעה מנטייה מגדרית הרואה באישה מי שנועדה להביא ילדים 
לעולם, ומנגד, מתפיסתו את מעמד העובר הקרוב מאוד ל'נפש' עצמאית. במציאות זו הוא מעדיף את 
קידום האינטרסים של העובר ומתייחס לאם כאל אישה שתפקידה לאפשר את לידת הנפש העצמאית 

שברחמה. 
לדיון מושגי בדילמות מסוג זה ראו: ד' הד, אתיקה ורפואה, תל אביב: משרד הביטחון ההוצאה לאור,  	59

תש"ן, עמ' 119-111.



עירית ע





ו
פר־שטרק






384

שניהם  שותים  אם  מים.  של  קיתון  מהם  אחד  וביד  בדרך  מהלכים  שהיו  שניים 
מתים. אם שותה אחד מהם, מגיע לישוב. דרש בן פטורא: מוטב שישתו שניהם 
'וחי  ולימד:  ר' עקיבא  יראה אחד מהם במיתתו של חברו. עד שבא  ואל  וימותו, 

חברך.60 לחיי  קודמים  חייך   — עמך'  אחיך 

ביחס  לעיל  שהוצגו  היסוד  גישות  שתי  את  כמייצגת  זו  תלמודית  סוגיה  לראות  ניתן 
בשוויון  הדוגלת  הגישה  את  מייצג  פטורא  בן  בהצלה.  קדימויות  סדרי  קביעת  לשאלת 
בגישת  דוגל  עקיבא  ר'  לעומתו  שניהם.  מות  של  תוצאה  של  במחיר  גם  עצמו,  במעשה 

שניהם.61 ימותו  שלא  תהיה  שהתוצאה  כך  להעדפה,  קריטריון  בחירת 
ולדנברג בעניין קביעת סדר קדימויות בטיפול רפואי מתבררת מהרצאה  עמדת הרב 
'חיי עולם' )תוחלת חיים ארוכה(,  שנשא על סדר קדימויות בין הצלת אדם שעתיד לחיות 
רופא,  ידי  על  שנשאל  שאלה  על  נסב  בירורו  שעה'.62  'חיי  לחיות  שעתיד  אדם  להצלת 
השואל  הרופא  אפריקה.  שבדרום  ביוהנסבורג  חולים  בבית  נמרץ  לטיפול  מחלקה  ראש 
הן  משמשת  היא  כן  ועל  בלבד,  אחת  החייאה  מכונת  מצויה  החולים  בבית  כי  תיאר 
וצפויים להם רק חיי שעה, הן להצלת חולים שחייהם  להצלת חולים שהם בגדר טריפה 
להצלת  משמשת  ההחייאה  שמכונת  בעת  כי  ההסכמה  רווחת  החולים  בבית  עולם.  חיי 
כיוון  עולם',  'חיי  לחולה  חיבורה  לטובת  ממנו  אותה  לנתק  איסור  חל  שעה',  'חיי  חולה 
החולים  בית  תיקן  זאת  לאור  ממש.  שעה'  'חיי  החולה  הריגת  פירושו  המכונה  שניתוק 
'חיי שעה', על מנת להותיר  ייעשה שימוש במכונת ההחייאה להצלת חולים  שלעולם לא 
יום.  'חיי עולם', המגיעים לבית החולים מדי  וזמינה כל העת להצלת חולים  אותה פנויה 
ולדנברג בבקשה שיחווה חוות דעתו ההלכתית, אם תקנת בית  הרופא השואל פנה לרב 
על  לעבור  כרופא  ועליו  ה'חיי שעה',  להציל את  יש  או שמא  ראויה מדין תורה  החולים 

שעה'.63  'חיי  חולה  להצלת  במכונה  ולהשתמש  החולים  בית  תקנת 
הרב ולדנברג השיב שאכן אסור לנתק מכונת החייאה מחולה שחייו חיי שעה לטובת 
זו שתיקן  שימוש במכונה עבור חולה שחייו חיי עולם, אולם מותר וראוי לתקן תקנה כמו 
חיי  שחייו  לחולה  ההחייאה  מכונת  את  לחבר  אין  שמלכתחילה  הקובעת  החולים,  בית 
שעה על מנת להותירה פנויה כדי שיוכלו להשתמש בה להצלת חולה שחייו חיי עולם. 
לבית  יגיע  'חיי שעה'  חולה  מצב שבו  ייתכן  לכת:  מרחיקת  להיות  זו עשויה  קביעה 
לטובתו.  ההחייאה  במכונת  להשתמש  איסור  שחל  כיוון  להצילו,  יוכלו  ולא  החולים 
וישתמשו במכונת ההחייאה  יגיע חולה שחייו חיי עולם  במקרה הטוב באותו רגע ממש 
יגיע  לא  שכזה  חולה  הרע,  במקרה  אך  התקנה,64  רציונל  יקוים  אז   — להצילו  מנת  על 

שעה'. 'חיי  החולה  של  חייו  את  להציל  ההזדמנות  הוחמצה  ואז   — יום  באותו 

בבא מציעא, דף סב, ע"א. 	60
דיון מרתק בגישות השונות מצוי במאמרו של דוד הד, '"שניים מהלכין במדבר": החיים קודמים למוסר',  	61
מבקשי צדק — בין חברה לכלכלה במקורות היהודיים, המכון הישראלי לדמוקרטיה )טרם פורסם(; וראו 
גם דיונו של יוסי גרין, '"האיש קודם לאשה להחיות" — העדפה מגדרית בהלכה היהודית ויישומה של 

הלכה קדומה במציאות משתנה', מאזני משפט, י )תשע"ה( עמ' 123-79. 
חיי שעה על פי הגדרתו בשו"ת: אדם שלא יכול לחיות יותר מ־12 חודשים.  	62

ציץ אליעזר, חלק יז, סימן ע"ב. 	63
יש לציין שכך הניח הרב ולדנברג על סמך עדות הרופא, כי 'כפי דברי הרופא — השואל אין יום שלא מובא  	64



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

385

ההבחנה  זה  שבמקרה  ייתכן  אלו?  קביעות  המנחה  המוסרית  ההצדקה  היא  מה 
פעולה  לבין  מותרת  ולכן  הצלה  היא  שבטבעה  פעולה  בין  איש,  החזון  בדברי  המוצעת 
ניתוק  ולדנברג בקביעותיו. כך  ולכן אסורה, היא שהנחתה את הרב  שבטבעה היא הריגה 
ולכן אין זה משנה אם מדובר  מכשיר ההחייאה הוא פעולה שמטבעה היא פעולת הריגה, 
בכל  כשלעצמה  אסורה  הריגה  פעולת  שעה,  חיי  של  בהריגה  או  עולם  חיי  של  בהריגה 
כתוצאה  אם  גם  שעה,  חיי  שחייו  מחולה  ההחייאה  מכשיר  את  לנתק  אסור  כך  מקרה. 
החייאה  מכונת  חיבור  של  פעולה  זאת,  לעומת  עולם.  חיי  להציל  יהיה  ניתן  מהפעולה 
ל'חיי עולם', ודאגה לכך שתהיה אפשרות למכונת החייאה זמינה לטיפול ב'חיי עולם', הן 
פעולות הצלה מטבען. כלומר השיקול המנחה בקביעת לגיטימיות הפעולה הוא שיקול 
דאונטולוגי הנוגע למהותה של הפעולה עצמה תוך התעלמות מתוצאותיה האפשריות.65

זו מצוי בנימוקים המשולבים בפסיקת הרב ולדברג. כך הוא מבהיר  חיזוק לאפשרות 
אם  גם  חולה,  לסכן  איסור  חל  כי  שעה',  'חיי  מחולה  ההחייאה  מכונת  לניתוק  באשר 
חולה  לסכן  להיתר  בניגוד  )זאת  לטובתו  אינו  הסיכוי  כאשר  שעה,  חיי  רק  לו  צפויים 
חל  כי  נחרץ,  באופן  קובע  הוא  לכך  בהתאם  לטובתו(.  הסיכוי  כאשר  שעה  חיי  שחייו 
עולם', שהרי  'חיי  בחולה  טיפול  לטובת  'חיי שעה'  מחולה  הנשמה  מכונות  לנתק  איסור 

האישית: לטובתו  ולא  אחר,  חולה  הצלת  למען  נעשה  החולה  שסיכון  ברור 

לזאת נראה לי להלכה למעשה, בנידון שאלתנו, דאסור לנתק המכונה המחוברת 
בהיות  עולם,  לחיי  שסיכויו  לחולה  ולחברה  בלבד,  שעה  לחיי  שסיכויו  לחולה 
כדי  שעה  לחיי  רק  שסיכויו  פי  על  אף  אדם  להמית  ואסור  כך,  ידי  על  וימיתהו 

עולם.66 לחיי  שסיכויו  הגם  אחר  אדם  כן  ידי  על  להציל 

החולים  בית  תקנת  את  הנ"ל,  העיקרון  לאור  התיר,  כיצד  לתמוה  שלא  קשה  אולם 
פנויה  אותה  להותיר  מנת  על  שעה'  'חיי  עבור  החייאה  במכונת  שימוש  על  האוסרת 
הצלת  למען  שעה  חיי  להקרבת  מובילה  כזאת  תקנה  הרי  עולם'.  'חיי  בחולה  לטיפול 
ולכן היא אסורה מבחינה מהותית על פי העיקרון המוצג לעיל.67 אלא שהרב  חיי עולם, 

לביה"ח דשם חולה יהודי שניתן להצילו באמצעות המכונה לחיי עולם', ולאור זאת קבע שיש להתייחס 
למצב כאילו נתונים לפנינו שני החולים באותה עת )'דמכון שכפי שכותב הרופא כי אין יום שאין חולה 
יהודי המובא לבי"ח שניתן להצילו לחיי עולם, אם כן נחשב הדבר תמיד כאילו לפנינו ב' חולים, אחד שניתן 
להצילו לחיי עולם, ואחד שהאפשרות להצילו הוא רק לחיי שעה, ושאם יתנו הטיפול במכות ההחייאה 
לזה שלחיי שעה, תדחה על ידי כן הגשת ההצלה לזה שלחיי עולם וימות' )ציץ אליעזר, חלק יז, סימן ע"ב(. 
הנימוק המוצע מסביר מדוע אין לנתק מכשיר החייאה מכל חולה, אפילו חייו חיי שעה, אך אין בו כדי  	65
להסביר מדוע מותר להימנע מלחבר חולה שחייו חיי שעה למכשיר ההחייאה. מפסיקת הרב ולדנברג 
משתמע שהסיבה להיתר נעוצה בכך שיצטרכו לנתק את ה'חיי שעה' ממכשיר ההחייאה כדי לחברו ל'חיי 

עולם', ומכיוון שפעולה זו אסורה הרי שהתיר מראש לא לחברו.
ציץ אליעזר, חלק יז, סימן עב. 	66

ואמנם יש להניח כי היגיון זה הנחה את הרב שמואל הלוי ווזנר בפסיקתו במקרה המתואר, כאשר קבע,  	67
בניגוד לרב ולדנברג, שהעדפת חיי עולם מותרת רק במצב שבו מצויים לפני הרופא שני חולים, אולם 
כאשר מצוי לפני הרופא רק חולה 'חיי שעה', הרי שחלה חובה להצילו מכוח לא תעמוד על דם רעך )והרי 
חובה זו לא חלה כלפי החולה 'חיי עולם' כיוון שהוא בגדר חולה אנונימי שטרם הגיע לבית החולים(. 

ראו: שו"ת שבט הלוי, חלק ו סימן רמב. 



עירית ע





ו
פר־שטרק






386

'חיי שעה', הגורם בפועל להריגתו, לבין  ולדנברג מבקש להבחין בין ניתוק המכונה מחולה 
הימנעות מחיבורו למכונה לצורך הקדמת הצלת חיי עולם. בהסתמך על המשנה במסכת 
קודם  )כוהן  האדם  ייחוס  פי  על  משבי  בהצלה  קדימויות  בדיני  כללים  הקובעת  הוריות, 
בפעולת  לתעדוף  קריטריונים  שקביעת  ולדנברג  הרב  מבהיר  וכו'(,68  לישראל  לוי  ללוי, 
הצלה היא לגיטימית כשלעצמה על פי דין תורה. ואם מותר לקבוע דיני קדימה להצלה 
הצלה  פעולת  להקדים  שמותר  וחומר  קל  עולם,  חיי  לחיות  עתידים  שכולם  אנשים  בין 
חיי שעה.  ולדחות את פעולת ההצלה למי שעתיד לחיות  חיי עולם  למי שעתיד לחיות 
)להריגה,  בידיים  אדם  בין מסירה של  באופן מפורש  ולדנברג מבחין  הרב  ועוד,  זאת 
'על כל פנים אם לא  למען הצלת אחרים( לבין הקדמת הצלה של אדם אחד לאדם אחר: 
נוכל ללמוד מהאמור במשנה דהוריות על חלות סדר העדיפות היכא שהמדובר בלמסור 
נוכל ללמוד מזה לחלות סדר העדיפות בהיכא שהמדובר לא בלמסור  בידים, אבל שפיר 
בידים אלא בעדיפיות הצלה, ובהקדמת הצלה להחשוב'.69 מדבריו משתמע שגם אם חל 
להקדים  היתר  שקיים  הרי  אחר,  אדם  להציל  במטרה  אחד  אדם  להריגת  לגרום  איסור 
חשבון  על  להצלתו  תגרום  פעולה  שאותה  ידוע  כאשר  גם  אחד,  לאדם  הצלה  פעולת 
מסירה  ובין  מותרת  הצלה  פעולת  בין  השונה,  המוסרי  השיפוט  אחר.  אדם  חיי  הצלת 
בין  לעיל  שהוצעה  ההבחנה  לנוכח  מובן  אסורה,  שהיא  אחרים(  הצלת  )לצורך  להריגה 

שונה. שמהותן  פעולות 
אולם גם אם ההבחנה המוצעת מצדיקה העדפת הצלת חיי עולם )במחיר של הזנחת 
הגורם  בפני  נתונים  החולים  שני  למקרים שבהם  רלוונטית  הרי שהיא  חיי שעה(,  הצלת 
קונקרטית,  התחייבות(  על  )או  חובה  על  לדבר  ניתן  אלו  במקרים  עת.  באותה  המטפל 
חובה  השעה.  חיי  הצלת  פני  על  העולם  חיי  הצלת  את  להעדיף  מהסיטואציה  שצומחת 
ואולי אף מוחקת אותה כליל, ולאור זאת  זו גוברת על החובה הכללית להציל חיי שעה, 
כיוון שאין מקור המחייב לפעול באופן  אי־הצלה של חיי שעה לא נחשבת מחדל אסור, 
בית  תקנת  את  ייחס  ולדנברג  שהרב  להניח  יש  אמנם  לחדול(.70  ממה  אין  )לכאורה  זה 
זה, אולם קשה שלא לתהות אם ההבחנה המוצעת  'סינכרוניים'71 מסוג  החולים למקרים 
שעה'  'חיי  חולה  שבה  דיאכרונית,  בסיטואציה  גם  שעה  חיי  מהצלת  הימנעות  מצדיקה 
אם  ספק  יותר.  מאוחר  רק  מגיע  עולם'  'חיי  חולה  ואילו  החולים,  לבית  ראשון  מגיע 
יחד.  השניים  מגיעים  כאילו   — סינכרונית  כסיטואציה  כזו  לסיטואציה  להתייחס  אפשר 
ואל  'שב  הכלל  לאור  להסבירן  היא  השונות72  ההכרעות  להצדקת  אחרת  אפשרות 
ועשה'  'קום  לנקוט  אסור  'חיי שעה',  לחולה  החייאה  מכונת  חוברה  אם  שהרי  תעשה'.73 

משנה, מסכת הוריות, פרק ג, משניות ז-ח.  	68
ציץ אליעזר, חלק יז, סימן עב. 	69

נ' זהר, 'צלם אלהים והכרעות רפואיות: קדימה וסדרי עדיפויות  ראו דיון בהבחנה זו אצל נעם זהר:  	70
ג'  זכויות האדם ביהדות — חובות האדם וזכויותיו במשפט העברי, בעריכת  בשאלות חיים ומות', 

פרישטיק, ירושלים: מכון סנהדרין, תשנ"ב, עמ' 31-19, 26-24.
ראו הערה 56. 	71

שחל איסור לנתק מכונת החייאה מחולה 'חיי שעה', אולם מותר וראוי להימנע מחיבור מכונת החייאה  	72
לחולה 'חיי שעה' כדי להותירה פנויה לטיפול בחולה 'חיי עולם'.

כאן המקום להעיר על היחס שבין הכלל 'שב ואל תעשה' לבין הכלל המתיר לקבוע סדרי קדימויות  	73
בהצלה, הנזכרים שניהם בפסיקת הרב ולדנברג ככלים מנחים לפעולה מוסרית: 



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

387

'חיי עולם'. לעומת זאת, התקנה שתוקנה בבית החולים ביוהנסבורג,  ולנתקו ממנה לטובת 
שלא  מבטיחה  שעה',  'חיי  לחולה  ההנשמה  מכונת  את  מלכתחילה  לחבר  שאין  הקובעת 
מכונת  את  לחבר  רוצים  כאשר  תעשה'  ואל  'שב  של  הכלל  את  מפרים  שבו  מצב  ייווצר 
הרעיונית  ההצדקה  שעה'.  מ'חיי  לנתקה  צורך  יהיה  שלא  כיוון  עולם',  ל'חיי  ההנשמה 
שבעוד  כך  למחדל,  מעשה  בין  מוסרי  הבדל  שישנו  היא  זו  אפשרות  ביסוד  העומדת 
הימנעות  על  זהה  איסור  חל  שלא  הרי  אקטיבי,  באופן  אסור  מעשה  לגרום  איסור  שחל 

זהה. לתוצאה  שתוביל  ממעשה 
לבין הקדמת  להריגה  אדם  בין מסירת  ולדנברג  הרב  עולה מהשוואתו של  זו  הבחנה 
אחרים(  להציל  )כדי  לשלטונות  אדם  שמסירת  שבעוד  סבר  הוא  לעיל,  כאמור  הצלה. 
בידי  )שבוי  אדם  מהצלת  הימנעות  הרי  להריגתו,  שגורם  מעשה  שהיא  כיוון  אסורה, 
מכונות  ניתוק  לכך,  בהתאם  מעשה.  בגדר  שאינה  כיוון  מותרת,  למשל(  השלטונות 
מהצלת  הימנעות  ואילו  אסורה,  פעולה  הוא  אליו  שחוברה  שעה'  'חיי  מחולה  החייאה 
באותו  עולם'  'חיי  כתוצאה מהעדפת הצלה של  נובעת  בתנאי שהיא  'חיי שעה' מותרת, 
רגע. ההבחנה בין מעשה אקטיבי הגורם להריגה לבין הימנעות מעשיית מעשה )מחדל( 
למכונת  מחובר  שעה  החיי  כבר  בהיות  אז  'כי  בדבריו:  ביטוי  לידי  באה  להריגה  הגורם 
כי להמית, בידים  את המכונה מהלחיי שעה עבור החיי עולם,  לנתק  ההחייאה, יהא אסור 

אסור'.74  יהא  עולם  החיי  עבור 
קיים הבדל מוסרי  ולתמוה: האומנם  אולם קשה שלא לתהות על ההבחנה המוצעת 
'חיי  חולה  מהצלת  הימנעות  להצדיק  ניתן  כיצד  שלנו:  ובהקשר  ומחדל?  מעשה  בין 
'חיי  )הגורמת בהכרח למותו(, בשעה שאוסרים מעשה שגורם להריגת אותו חולה  שעה' 
החולה.  מותו של  זהה:  לתוצאה  יגרמו  והמחדל(  )או המעשה  שני המעשים  הרי  שעה'? 
אף  לחולה,  הנשמה  מכונת  מחיבור  להימנע  ולדנברג  הרב  התיר  כיצד  אחרות:  במילים 
בטענה  ממנו  הנשמה  מכונת  ניתוק  שאסר  בשעה  למותו,  יגרום  שהדבר  שברור  פי  על 

למותו?  לגרום  איסור  שחל 
נוספת:  שאלה  עולה  ומחדל,  מעשה  בין  מוסרי  הבדל  שאין  ההנחה  את  נקבל  אם 
מחיבורו  הימנעות  ידי  )על  שעה'  'חיי  של  להריגתו  לגרום  ההיתר  של  כוחו  אין  מדוע 
הרי  האיברים?  לסוגיית השתלות  גם  יפה  עולם',  'חיי  להציל  מנת  על  הנשמה(,  למכונת 
זו:  לסוגיה  גם  נכון  שעה'  ל'חיי  מוות  גרימת  של  במחיר  עולם'  'חיי  הצלת  של  העיקרון 

הכלל 'שב ואל תעשה' מנחה את האדם לנהוג באופן פסיבי. על פי כלל זה, כל עוד אדם לא נקט פעולה,  	
הוא לא עבר עבירה. לעומת זאת, הכלל המתיר להקדים הצלה מכשיר פעולות אקטיביות של האדם 
בתנאי שהן גורמות להצלה. אלא שכלל זה מכשיר גם פעולה אקטיבית )הקדמת הצלה(, אפילו במצב 
שנגרמת מאותה פעולה תוצאה הכרחית של פגיעה )או טיפול טוב פחות( במטופל אחר. בעצם הכלל 
המתיר להקדים הצלה סותר את הכלל המנחה לנהוג ב'שב ואל תעשה' ואוסר נקיטת פעולה אקטיבית.
כך למשל בדוגמה של נהג הרכב, שלגביו פסק הרב ולדנברג שהוא חייב להמשיך בנהיגה )בחינת 'שב  	
ואל תעשה'( גם אם ידרוס חבורת אנשים ובלבד שלא יפגע באדם יחיד כתוצאה מפעולת 'קום ועשה' 
של עצירת רכבו; ניתן להחיל את הכלל המתיר להקדים הצלה ולקבוע שהנהג צריך להקדים את הצלתה 
של חבורת האנשים להצלת היחיד, ועל ידי כך להתיר את עצירת הרכב הגורמת להצלתם. באופן דומה 
ניתן להתיר את חיתוך הבטן של האם על ידי הקביעה שמדובר בהעדפת הצלתו של העובר על פני האם, 
או לחלופין לקבוע שמדובר בפעולה אסורה כיוון שהיא בגדר פעולה אקטיבית הקוטעת את המשכת 

המאמצים להצלת חיי האם. 
ציץ אליעזר, חלק יז, סימן עב.  	74



עירית ע





ו
פר־שטרק






388

'חיי  חולה  הצלת  לצורך  שעה'  'חיי  של  למותו  תוביל  התורם  מגוף  חיוני  איבר  נטילת 
שבהם  סינכרוניים,  במקרים  מדובר  כאשר  מתחזקת  התמיהה  להשתלה.  הממתין  עולם' 
להגדיר  וניתן  החולים,  בבית  עת  באותה  ממש  מצויים  הנתרם  והחולה  התורם  החולה 

הנתרם.  הצלת  'העדפת'  ההשתלה  מעשה  את 
ולדנברג, שקיים הבדל מוסרי בין מעשה ומחדל  מנגד, אם נקבל את הנחתו של הרב 
'חיי שעה', אולם קיים היתר להימנע  )ולכן חל איסור לעשות מעשה שיגרום למות חולה 
ניתוח קיסרי באישה ההרה  מפעולה שתגרום להצלתו(, עולה השאלה: כיצד התיר לבצע 
ניתוח האישה הינו בגדר מעשה אקטיבי שככל הנראה  על מנת להציל את התינוק? הרי 
יזרז את מותה. ושוב אנו שבים לשאלה שבה פתחנו: אם קיים היתר להציל עובר במחיר 
חיוני  איבר  ליטול  איסור  חל  מדוע  המוח,  מות  של  במצב  השרויה  ההרה  האם  הריגת 

להשתלה?  הממתינים  חולים  חיי  הצלת  למען  מוחי  מוות  מחולה 

שפסיקת  ממחיש  קיומן  שעצם  הרי  שהועלו,  הרבות  לתהיות  מענה  נמצא  לא  אם  גם 
להפך,  ערכיות.  השפעות  נטול  פורמליסטי־דדוקטיבי־טכני  הליך  של  פרי  אינה  ההלכה 
עולמו  ותפיסת  המקרה  נסיבות  ההלכתית,  השאלה  נסובה  שעליה  הסיטואציה  כי  נדמה 
זה, ובהתייחס  הערכית של הפוסק משפיעות במידה רבה על ההכרעה ההלכתית. בהקשר 
דניאל כהנמן  באופן ספציפי לדוגמאות שנזכרו במאמר, מעניין להזכיר את מחקרם של 
האנושיות.  האינטואיציות  על  והיורסטיקות  הטיות  השפעת  בעניין  טברסקי,  ועמוס 
האנושיות מושפע  וטברסקי שהליך קבלת ההחלטות  כהנמן  טענו  הדרך  פורץ  במחקרם 
לאופן  נתונה  השפעה  של  רבה  מידה  וביניהן  ומאינטואיציות,  מהטיות  רבה  במידה 
היו  מחקרם,  על  בהתבסס  המסגור(.75  )אפקט  הסיטואציה  ל'מסגור'  המקרה,  מוצג  שבו 
מאינטואיציות.  מושפעים  מוסריים  שיפוטים  גם  ההחלטות,  קבלת  שבמסגרת  שהציעו 
מעניינת במיוחד הצעתו של קאס סנסטיין, המתייחס באופן ספציפי לשיפוטים מוסריים 
הנוגעים למקרה הקרונית ולמקרה הגשר וקובע כי הם מושפעים מהמסגור ומהרקע של 
הגשר  בעיית  על  תחילה  נשאלים  שכשאנשים  סנסטיין,  טוען  למשל,  כך,  הסיטואציה. 
הצדדי  למסלול  הקרונית  את  להטות  שירצו  הסבירות  הקרונית,  בעיית  על  מכן  ולאחר 
לדוגמה הסבירות  כך  נשאלת השאלה,  לסיטואציה שבה  גם  נודעת  זהה  יורדת. השפעה 
יותר  גדולה  בקומדיה  שצפו  לאחר  מהגשר  האיש  את  לדחוף  שיש  יכריעו  שאנשים 

מייגע.76  תיעודי  בסרט  שצפו  לאחר  מהגשר  אותו  לדחוף  שיסכימו  מהסבירות 
הדסקרפטיבי,  הפן  מן  ההלכתי:  הפסיקה  הליך  לגבי  גם  אלו  תובנות  לבחון  מעניין 
מעניין לבחון אם ההכרעה ההלכתית מושפעת מאינטואיציות באופן שאינו רציונלי. מן 
ראוי שפסיקת ההלכה תהיה  הנורמטיבי, מעניין לתת את הדעת על השאלה: האם  הפן 
מושפעת מאינטואיציות רגשיות? שאלות מרתקות אלו חורגות ממסגרת המאמר הנוכחי 

בעתיד. בהרחבה  עצמן  בפני  שידונו  וראוי 

תובנה זו הודגמה בשורת מחקרים שלא נוכל לסקור כאן את כולם, אולם ראו מאמרם פורץ הדרך משנת  	75
 A. Tversky & D. Kahneman, ‘Judgment under Uncertainty: Heuristics and Biases’, :1974

.Science, 185(4157), pp. 1124-1131
 C. R. Sunstein, ‘How Do We Know What’s Moral?’, The New York Review of Books, (April 	76

.24, 2014)



לה
הצ

י ו
פו

רי
ל 

ש
ת 

גיו
סו

 ב
תי

לכ
הה

ח 
שי

 ב
ים

רי
וס

 מ
ים

ול
יק

ש

389

סיכום
המאמר הנוכחי מבקש לחשוף את טיבה של התשתית הערכית המנחה את הרב ולדנברג 
מות  של  במצב  שרוי  ה'מציל'  שבהם  במקרים  חיים,  והצלת  ריפוי  בעניין  בפסיקותיו 
ביקורתי בשלוש אפשרויות להסבר הרציונל הערכי  עיון  בו  ולעמוד עליה. מוצע  המוח, 

בפסיקותיו.  ולדנברג  הרב  את  המנחה 
השוואת הפסיקות במאמר מעניקה משנה תוקף לטענה שפסיקת ההלכה מושפעת 
הפוסק  של  סובייקטיביות  עולם  תפיסות  ערכיים,  שיקולים  של  ממערך  רבה  במידה 
ואינה מעשה טכני של החלת כללים באופן פורמליסטי־אובייקטיבי. ונסיבות משתנות, 

זה אף תפיסת  )ובכלל  זמננו  בנות  הרמנויטיות  גישות  עם  בקנה אחד  עולה  זו  טענה 
הריאליזם המשפטי(, הרווחות במחקר הפילוסופיה של ההלכה בשנים האחרונות, שלפיהן 
הלכתית  מערכת  כללי  החלת  של  טכנית  כתוצאה  ההלכה  פסיקת  על  לדבר  ניתן  לא 
פורמליסטית באופן אובייקטיבי נטול השפעה ערכית. בהתאם לגישות אלו, אין בנמצא 
עולם  ומתפיסות  מהמציאות  מושפעת  שאינה  'טהורה',  אובייקטיבית  הלכה  פסיקת 

במודע.77 שלא  או  במודע  הפוסק,  של  ערכיים  ומשיקולים 
איברים  בתרומות  המוות,  רגע  בקביעת  העוסקות  במאמר,  הנידונות  בפסיקות  עיון 
ובהצלת נפשות, ממחיש ביתר שאת את ההשלכות של התובנה הנזכרת — כאשר שאלות 
פוסק  עולמו המוסרית של  רבה מתפיסת  במידה  ומוות מושפעות  חיים  גורל של  הרות 
פסיקת  לעיצוב  באשר  נורמטיביות  השלכות  ישנן  האמורה  לתובנה  כי  מובן  ההלכה. 
ההלכה, שהרי השפעתן של תפיסות עולם ערכיות על פסיקת ההלכה מאפשרת להלכה 
מוסריות־ערכיות  ולתפיסות  הזמן  לתמורות  בהתאמה  הדור,  פוסקי  ידי  על  להשתנות 

בחברה. מובילות 

למאפייני שיטת הריאליזם המשפטי ראו למשל: מ' מאוטנר, 'ירידת הפורמליזם ועליית הערכים במשפט  	77
הישראלי', עיוני משפט, יז)3( )ינואר 1993(, עמ' 596-503.




